
– 1 –

Guide for the Perplexed, by Moses Maimonides, Friedlander tr. [1904], at sacred­
texts.com

THE GUIDE FOR THE PERPLEXED 

BY 

MOSES MAIMONIDES 

TRANSLATED FROM 

THE ORIGINAL ARABIC TEXT 

BY 

M. FRIEDLANDER, PHD 

SECOND EDITION 

REVISED THROUGHOUT 

London: Routledge & Kegan Paul Ltd. 

[1904]

Originally  Scanned  and  OCRed  by  Andrew Meit  and  David  Reed.  Additional
proofing  and  formatting  by  Richard  Hartzman.  Extensive  additional  proofing  and
formatting by John Bruno Hare at sacred­texts.com. This text is in the public domain in
the United States because it was published prior to January 1st, 1923. Abridged and Re­
formatted by Seth Goldstein. Page numbers at the top of some pages refer to the pages
of the original print publication.



– 2 –

­ Page iii ­

CONTENTS
Preface

Life of Maimonides xv
Analysis of the Guide for the Perplexed xxvii

PART I.

Introduction
Dedicatory Letter 1
The Object of the Guide 2
On Similes 4
Directions for the Study of this Work 8
Introductory Remarks 9

Chapter I: The homonymity of Zelem 13
Chapter II: On Genesis iii. 5 14
Chapter III: On tabnit and temunah 16
Chapter IV On raah, hibbit and hazah 17
Chapter V On Exod. xxiv. 10 18
Chapter VI On ish and ishshah, ab and abot 19
Chapter VII On yalad 19
Chapter VIII On makom 20
Chapter IX On kisse 21



– 3 –

­ Page xv ­

THE LIFE OF MOSES MAIMONIDES
"BEFORE the sun of Eli had set the son of Samuel had risen." Before the voice of

the prophets had ceased to guide the people, the Interpreters of the Law, the Doctors of
the Talmud, had commenced  their  labours, and before  the Academies of Sura and of
Pumbadita were closed, centres of Jewish thought and learning were already flourishing
in the far West. The circumstances which led to the transference of the head­quarters of
Jewish learning from the East to the West in the tenth century are thus narrated in the
Sefer ha­kabbalah of Rabbi Abraham ben David:

"After the death of Hezekiah, the head of the Academy and Prince of the Exile, the
academies were closed and no new Geonim were appointed. But long before that time
Heaven had willed  that  there should be a discontinuance of  the pecuniary gifts which
used to be sent from Palestine, North Africa and Europe. Heaven had also decreed that
a ship sailing from Bari should be captured by Ibn Romahis, commander of  the naval
forces of Abd­er­rahman al­nasr. Four distinguished Rabbis were thus made prisoners­­
Rabbi Hushiel,  father of Rabbi Hananel, Rabbi Moses,  father of Rabbi Hanok, Rabbi
Shemarjahu,  son of Rabbi Elhanan, and a  fourth whose name has not been  recorded.
They were engaged in a mission to collect subsidies in aid of the Academy in Sura. The
captor sold them as slaves; Rabbi Hushiel was carried to Kairuan, R. Shemarjahu was
left in Alexandria, and R. Moses was brought to Cordova. These slaves were ransomed
by their brethren and were soon placed in important positions. When Rabbi Moses was
brought  to Cordova,  it was supposed  that he was uneducated. In  that city  there was a
synagogue known at that time by the name of Keneset ha­midrash, and Rabbi Nathan,
renowned  for his great piety, was  the head of  the congregation. The members of  the
community used to hold meetings at which  the Talmud was  read and discussed. One
day  when  Rabbi  Nathan  was  expounding  the  Talmud  and  was  unable  to  give  a
satisfactory  explanation  of  the  passage  under  discussion,  Rabbi  Moses  promptly
removed the difficulty and at the same time answered several questions were submitted
to  him.  Thereupon  R.  Nathan  thus  addressed  the  assembly:­­'I  am  no  longer  your
leader; that stranger in sackcloth shall henceforth be my teacher, and you shall appoint
him to be your chief.' The admiral, on hearing of the high attainments of his prisoner,
desired to revoke the sale, but the king would not permit this retraction, being pleased
to learn that his Jewish subjects were no longer dependent for their religious instruction
on the schools in the East."

Henceforth  the  schools  in  the  West  asserted  their  independence,  and  even
surpassed  the  parent  institutions.  The  Caliphs,  mostly  opulent,  gave  every
encouragement to philosophy and poetry; and, being generally liberal in sentiment, they
entertained  kindly  feelings  towards  their  Jewish  subjects.  These  were  allowed  to
compete  for  the  acquisition  of  wealth  and  honour  on  equal  terms  with  their
Mohammedan fellow­citizens. Philosophy and poetry were consequently cultivated by
the Jews with  the same zest as by  the Arabs.  Ibn Gabirol,  Ibn Hasdai, Judah ha­levi,
Hananel,  Alfasi,  the  Ibn  Ezras,  and  others  who  flourished  in  that  period  were  the
ornament  of  their  age,  and  the  pride  of  the  Jews  at  all  times. The  same  favourable
condition was maintained during  the reign of  the Omeyades; but when  the Moravides
and the Almohades came into power, the horizon darkened once more, and misfortunes



– 4 –

threatened to destroy the fruit of several centuries. Amidst this gloom there appeared a
brilliant  luminary  which  sent  forth  rays  of  light  and  comfort:  this  was  Moses
Maimonides.

Moses,  the  son  of Maimon, was  born  at Cordova,  on  the  14th  of Nisan,  4895
(March 30, 1135). Although  the date of his birth has been  recorded with  the utmost
accuracy, no  trustworthy notice has been preserved concerning  the early period of his
life. But  his  entire  career  is  a  proof  that  he  did  not  pass  his  youth  in  idleness;  his
education must have been  in harmony with  the hope of his parents,  that one day he
would, like his father and forefathers, hold the honourable office of Dayyan or Rabbi,
and  distinguish  himself  in  theological  learning.  It  is  probable  that  the Bible  and  the
Talmud formed the chief subjects of his study; but he unquestionably made the best use
of the opportunities which Mohammedan Spain, and especially Cordova, afforded him
for the acquisition of general knowledge. It is not mentioned in any of his writings who
were his teachers; his father, as it seems, was his principal guide and instructor in many
branches of knowledge. David Conforte,  in his historical work, Kore ha­dorot,  states
that Maimonides was the pupil of two eminent men, namely, Rabbi Joseph Ibn Migash
and Ibn Roshd (Averroes); that by the former he was instructed in the Talmud, and by
the latter in philosophy. This statement seems to be erroneous, as Maimonides was only
a child at the time when Rabbi Joseph died, and already far advanced in years when he
became  acquainted  with  the  writings  of  Ibn  Roshd.  The  origin  of  this mistake,  as
regards Rabbi Joseph, can easily be traced. Maimonides in his Mishneh Tora, employs,
in reference to R. Isaac Alfasi and R. Joseph, the expression "my teachers" (rabbotai),
and  this expression, by which he merely describes his  indebtedness  to  their writings,
has been taken in its literal meaning.

Whoever his  teachers may have been,  it  is evident  that he was well prepared by
them  for  his  future mission. At  the  age  of  twenty­three  he  entered  upon  his  literary
career with  a  treatise  on  the  Jewish  Calendar.  It  is  unknown where  this work was
composed, whether  in Spain or  in Africa. The author merely states  that he wrote  it at
the request of a friend, whom he, however, leaves unnamed. The subject was generally
considered  to be very abstruse, and  to  involve a  thorough knowledge of mathematics.
Maimonides  must,  therefore,  even  at  this  early  period,  have  been  regarded  as  a
profound scholar by those who knew him. The treatise is of an elementary character.­­It
was probably about the same time that he wrote, in Arabic, an explanation of Logical
terms, Millot higgayon, which Moses Ibn Tibbon translated into Hebrew.

The earlier period of his life does not seem to have been marked by any incident
worth noticing.  It may, however, be easily conceived  that  the  later period of his  life,
which was  replete with  interesting  incidents,  engaged  the  exclusive  attention  of  his
biographers. So much is certain, that his youth was beset with trouble and anxiety; the
peaceful development of science and philosophy was disturbed by wars raging between
Mohammedans and Christians, and also between  the several Mohammedan sects. The
Moravides,  who  had  succeeded  the  Omeyades,  were  opposed  to  liberality  and
toleration;  but  they  were  surpassed  in  cruelty  and  fanaticism  by  their  successors.
Cordova was  taken by  the Almohades  in  the year 1148, when Maimonides was about
thirteen  years  old. The  victories  of  the Almohades,  first  under  the  leadership  of  the
Mahadi Ibn Tamurt, and then under Abd­al­mumen, were, according to all testimonies,



– 5 –

attended  by  acts  of  excessive  intolerance.  Abd­al­mumen  would  not  suffer  in  his
dominions any other faith but the one which he himself confessed. Jews and Christians
had  the  choice  between  Islam  and  emigration  or  a  martyr's  death.  The  Sefer  ha­
kabbalah  contains  the  following  description  of  one  of  the  persecutions  which  then
occurred:

"After  the  death  of  R.  Joseph  ha­levi  the  study  of  the  Torah was  interrupted,
although  he  left  a  son  and  a  nephew,  both  of whom  had  under  his  tuition  become
profound scholars.  'The  righteous man  (R. Joseph) was  taken away on account of  the
approaching  evils. After  the  death  of R.  Joseph  there  came  for  the  Jews  a  time  of
oppression and distress. They quitted their homes, 'Such as were for death, to death, and
such  as were  for  the  sword,  to  the  sword;  and  such  as were  for  the  famine,  to the
famine, and such as were for the captivity,  to the captivity'; and­­it might be added to
the  words  of  Jeremiah  (xv.  2)­­'such  as  were  for  apostasy,  to  apostasy.'  All  this
happened through the sword of Ibn Tamurt, who, in 4902 (1142), determined to blot out
the name of Israel, and actually left no trace of the Jews in any part of his empire."

Ibn  Verga  in  his  work  on  Jewish  martyrdom,  in  Shebet  Jehudah,  gives  the
following  account  of  events  then  happening:­­"In  the  year  4902  the  armies  of  Ibn
Tamurt made their appearance. A proclamation was issued that any one who refused to
adopt Islam would be put to death, and his property would be confiscated. Thereupon
the Jews assembled at the gate of the royal palace and implored the king for mercy. He
answered­­'It  is  because  I  have  compassion  on  you,  that  I  command  you  to  become
Muslemim;  for  I desire  to save you  from eternal punishment.' The Jews  replied­­'Our
salvation  depends  on  our  observance  of  the Divine Law;  you  are  the master  of  our
bodies and of our property, but our souls will be judged by the King who gave them to
us, and to whom they will return; whatever be our future fate, you, O king, will not be
held responsible for it.' 'I do not desire to argue with you,' said the king; 'for I know you
will argue according to your own religion. It is my absolute will that you either adopt
my religion or be put to death. The Jews then proposed to emigrate, but the king would
not allow his subjects to serve another king. In vain did the Jews implore the nobles to
intercede  in  their  behalf;  the  king  remained  inexorable.  Thus  many  congregations
forsook  their  religion; but within a month  the king came  to a  sudden death;  the  son,
believing that his father had met with an untimely end as a punishment for his cruelty to
the  Jews,  assured  the  involuntary  converts  that  it would  be  indifferent  to  him what
religion  they  professed. Hence many  Jews  returned  at  once  to  the  religion  of  their
fathers, while others hesitated for some time, from fear that the king meant to entrap the
apparent converts." From such records  it appears  that during  these calamities some of
the Jews fled to foreign countries, some died as martyrs, and many others submitted for
a  time  to outward conversion. Which course was followed by  the family of Maimon?
Did they sacrifice personal comfort and safety to their religious conviction, or did they,
on  the contrary, for  the sake of mere worldly considerations dissemble  their faith and
pretend that they completely submitted to the dictates of the tyrant? An answer to this
question presents  itself  in  the  following note which Maimonides has appended  to his
commentary on  the Mishnah:  "I have now  finished  this work  in accordance with my
promise, and  I  fervently beseech  the Almighty  to  save us  from error.  If  there be one
who shall discover an inaccuracy in this Commentary or shall have a better explanation
to offer, let my attention be directed unto it; and let me be exonerated by the fact that I



– 6 –

have worked with far greater application  than any one who writes for  the sake of pay
and profit, and that I have worked under the most trying circumstances. For Heaven had
ordained that we be exiled, and we were therefore driven about from place to place; I
was  thus compelled  to work at  the Commentary while  travelling by  land, or crossing
the  sea.  It might  have  sufficed  to mention  that  during  that  time  I,  in  addition, was
engaged  in  other  studies,  but  I  preferred  to  give  the  above  explanation  in  order  to
encourage  those who wish  to  criticise or  annotate  the Commentary,  and  at  the  same
time  to  account  for  the  slow  progress  of  this work.  I, Moses,  the  son  of Maimon,
commenced it when I was twenty­three years old, and finished it in Egypt, at the age of
thirty[­three] years, in the year 1479 Sel.(1168)."

The Sefer Haredim of R. Eleazar Askari of Safed contains the following statement
of Maimonides:­­"On Sabbath evening, the 4th of Iyyar, 4925 (1165), I went on board;
on the following Sabbath the waves threatened to destroy our lives. . . . On the 3rd of
Sivan, I arrived safely at Acco, and was thus rescued from apostasy. . . . On Tuesday,
the 4th of Marheshvan, 4926, I left Acco, arrived at Jerusalem after a journey beset with
difficulties and with dangers, and prayed on the spot of the great and holy house on the
4th, 5th, and 6th of Marheshvan. On Sunday, the 9th of that month, I left Jerusalem and
visited the cave of Machpelah, in Hebron."

From  these  two  statements  it  may  be  inferred  that  in  times  of  persecution
Maimonides  and  his  family  did  not  seek  to  protect  their  lives  and  property  by
dissimulation. They submitted  to  the  troubles of exile  in order  that  they might remain
faithful  to  their  religion. Carmoly, Geiger, Munk,  and  others  are  of  opinion  that  the
treatise  of Maimonides  on  involuntary  apostasy,  as  well  as  the  accounts  of  some
Mohammedan authors, contain strong evidence to show that there was a time when the
family of Maimon publicly professed their belief in Mohammed. A critical examination
of  these documents compels us  to  reject  their evidence as  inadmissible.­­After a  long
period of  trouble and anxiety,  the  family of Maimon arrived at Fostat,  in Egypt, and
settled  there. David,  the brother of Moses Maimonides, carried on a  trade  in precious
stones, while Moses  occupied  himself with  his  studies  and  interested  himself  in  the
communal affairs of the Jews. It appears that for some time Moses was supported by his
brother, and when this brother died, he earned a living by practising as a physician; but
he never sought or derived any benefit from his services to his community, or from his
correspondence  or  from  the works  he wrote  for  the  instruction  of  his  brethren;  the
satisfaction of being of service to his fellow­creatures was for him a sufficient reward.

The first public act in which Maimonides appears to have taken a leading part was
a  decree  promulgated  by  the  Rabbinical  authorities  in  Cairo  in  the  year  1167.  The
decree begins as follows­­"In times gone by, when storms and tempests threatened us,
we used to wander about from place to place but by the mercy of the Almighty we have
now been enabled to find here a resting­place. On our arrival, we noticed to our great
dismay  that  the  learned were disunited;  that none of  them  turned his attention  to  the
needs of the congregation. We therefore felt it our duty to undertake the task of guiding
the holy  flock, of  inquiring  into  the  condition of  the  community, of  "reconciling  the
hearts of the fathers to their children," and of correcting their corrupt ways. The injuries
are great, but we may succeed in effecting a cure, and­­in accordance with the words of
the prophet­­'I will seek the lost one, and that which has been cast out I will bring back,



– 7 –

and  the broken one I will cure' (Micah  iv. 6). When we  therefore resolved  to  take  the
management of the communal affairs into our hands, we discovered the existence of a
serious evil in the midst of the community," etc.

It was probably about that time that Maimon died. Letters of condolence were sent
to his son Moses from all sides, both from Mohammedan and from Christian countries;
in some instances the letters were several months on their way before they reached their
destination.

The interest which Maimonides now took in communal affairs did not prevent him
from completing the great and arduous work, the Commentary on the Mishnah, which
he  had  begun  in  Spain  and  continued  during  his  wanderings  in  Africa.  In  this
Commentary he proposed to give the quintessence of the Gemara, to expound the
meaning of each dictum in the Mishnah, and to state which of the several opinions had
received the sanction of the Talmudical authorities. His object in writing this work was
to enable those who are not disposed to study the Gemara, to understand the Mishnah,
and to facilitate the study of the Gemara for those who are willing to engage in it. The
commentator generally adheres to the explanations given in the Gemara, and it is only
in cases where the halakah, or practical law, is not affected, that he ventures to dissent.
He  acknowledges  the benefit he derived from  such works of his predecessors  as  the
Halakot of Alfasi, and the writings of the Geonim, but afterwards he asserted that errors
which  were  discovered  in  his  works  arose  from  his  implicit  reliance  on  those
authorities. His originality  is  conspicuous  in  the  Introduction  and  in  the  treatment of
general principles, which in some instances precedes the exposition of an entire section
or chapter, in others that of a single rule. The commentator is generally concise, except
when occasion is afforded to treat of ethical and theological principles, or of a scientific
subject,  such  as weights  and measures,  or mathematical  and  astronomical  problems.
Although exhortations to virtue and warnings against vice are found in all parts of his
work, they are especially abundant in the Commentary on Abot, which is prefaced by a
separate  psychological  treatise,  called  The  Eight  Chapters.  The  dictum  "He  who
speaketh  much  commits  a  sin,"  elicited  a  lesson  on  the  economy  of  speech;  the
explanation  of  'olam  ha­ba  in  the  treatise  Sanhedrin  (xi.  1)  led  him  to  discuss  the
principles  of  faith,  and  to  lay  down  the  thirteen  articles  of  the  Jewish  creed.  The
Commentary was written in Arabic, and was subsequently translated into Hebrew and
into  other  languages.  The  estimation  in  which  the  Commentary  was  held  may  be
inferred  from  the  following  fact: When  the  Jews  in  Italy became  acquainted with  its
method and spirit, through a Hebrew translation of one of its parts, they sent to Spain in
search of a complete Hebrew version of  the Commentary. R. Simhah, who had been
entrusted  with  the  mission,  found  no  copy  extant,  but  he  succeeded,  through  the
influence  of  Rabbi  Shelomoh  ben  Aderet,  in  causing  a  Hebrew  translation  of  this
important work to be prepared.­­In the Introduction, the author states that he has written
a Commentary  on  the Babylonian Talmud  treatise Hullin  and  on  nearly  three  entire
sections, viz., Moed, Nashim, and Nezikin. Of all these Commentaries only the one on
Rosh ha­shanah is known.

In the year 1572 Maimonides wrote the Iggeret Teman, or Petah­tikvah ("Letter to
the Jews in Yemen," or "Opening of hope") in response to a letter addressed to him by
Rabbi Jacob al­Fayumi on the critical condition of the Jews in Yemen. Some of these



– 8 –

Jews had been forced into apostasy others were made to believe that certain passages in
the Bible alluded  to  the mission of Mohammed; others again had been misled by an
impostor who  pretended  to  be  the Messiah. The  character  and  style  of Maimonides
reply appear  to have been adapted  to  the  intellectual condition of  the Jews  in Yemen,
for whom it was written. These probably read the Bible with Midrashic commentaries,
and preferred the easy and attractive Agadah to the more earnest study of the Halakah.
It  is  therefore not surprising  that  the  letter contains remarks and  interpretations which
cannot be reconciled with the philosophical and logical method by which all the other
works of Maimonides are distinguished. After a  few complimentary words,  in which
the author modestly disputes the justice of the praises lavished upon him, he attempts to
prove  that  the present sufferings of  the Jews,  together with  the numerous  instances of
apostasy, were foretold by the prophets, especially by Daniel, and must not perplex the
faithful. It must be borne in mind, he continues, that the attempts made in past times to
do away with the Jewish religion, had invariably failed; the same would be the fate of
the  present  attempts;  for  "religious  persecutions  are  of  but  short  duration."  The
arguments which  profess  to  demonstrate  that  in  certain Biblical  passages  allusion  is
made to Mohammed, are based on interpretations which are totally opposed to common
sense. He urges that the Jews, faithfully adhering to their religion, should impress their
children with  the  greatness  of  the  Revelation  on Mount  Sinai,  and  of  the miracles
wrought through Moses; they also should remain firm in the belief that God will send
the Messiah  to  deliver  their  nation,  but  they must  abandon  futile  calculations  of  the
Messianic period, and beware of impostors. Although there be signs which indicate the
approach of  the promised deliverance, and  the  times seem  to be  the period of  the  last
and most cruel persecution mentioned in the visions of Daniel (xi. and xii.), the person
in Yemen who pretends to be the Messiah is an impostor, and if care be not taken, he is
sure  to do mischief. Similar impostors  in Cordova, France, and Africa, have deceived
the multitude and brought great  troubles upon  the Jews.­­Yet,  inconsistently with  this
sound advice the author gives a positive date of the Messianic time, on the basis of an
old  tradition;  the  inconsistency  is  so  obvious  that  it  is  impossible  to  attribute  this
passage to Maimonides himself. It  is probably spurious, and has, perhaps, been added
by the translator. With the exception of the rhymed introduction, the letter was written
in Arabic, "in order that all should be able to read and understand it"; for that purpose
the  author  desires  that  copies  should  be made  of  it,  and  circulated  among  the  Jews.
Rabbi Nahum, of the Maghreb, translated the letter into Hebrew.

The success  in  the  first great undertaking of explaining  the Mishnah encouraged
Maimonides  to propose  to himself another  task of a still more ambitious character. In
the Commentary on the Mishnah, it was his object that those who were unable to read
the Gemara should be made acquainted with the results obtained by the Amoraim in the
course of  their discussions on  the Mishnah. But  the Mishnah, with  the Commentary,
was not such a code of laws as might easily be consulted in cases of emergency; only
the initiated would be able to find the section, the chapter, and the paragraph in which
the  desired  information  could  be  found.  The  halakah  had,  besides,  been  further
developed since the time when the Talmud was compiled. The changed state of things
had suggested new questions; these were discussed and settled by the Geonim, whose
decisions, being contained in special letters or treatises, were not generally accessible.
Maimonides therefore undertook to compile a complete code, which would contain, in
the language and style of the Mishnah, and without discussion, the whole of the Written



– 9 –

and the Oral Law, all the precepts recorded in the Talmud, Sifra, Sifre and Tosefta, and
the  decisions  of  the Geonim. According  to  the  plan  of  the  author,  this work was  to
present a solution of every question touching the religious, moral, or social duties of the
Jews. It was not  in any way his object  to discourage  the study of  the Talmud and  the
Midrash;  he  only  sought  to  diffuse  a  knowledge  of  the  Law  amongst  those  who,
through incapacity or other circumstances, were precluded from that study. In order to
ensure  the completeness of  the code,  the author drew up a  list of  the six hundred and
thirteen precepts of  the Pentateuch, divided  them  into fourteen groups,  these again he
subdivided, and thus showed how many positive and negative precepts were contained
in each  section of  the Mishneh  torah. The principles by which he was guided  in  this
arrangement were laid down in a separate treatise, called Sefer ha­mizvot. Works of a
similar kind, written by his predecessors, as the Halakot gedolot of R. Shimon Kahira,
and  the  several Azharot were, according  to Maimonides,  full of errors, because  their
authors had not adopted any proper method. But an examination of the rules laid down
by Maimonides and of their application leads to the conclusion that his results were not
less arbitrary; as has,  in fact, been shown by  the criticisms of Nahmanides. The Sefer
ha­mizvot was written in Arabic, and thrice translated into Hebrew, namely, by Rabbi
Abraham  ben  Hisdai,  Rabbi  Shelomoh  ben  Joseph  ben  Job,  and  Rabbi Moses  Ibn
Tibbon. Maimonides  himself  desired  to  translate  the  book  into  Hebrew,  but  to  his
disappointment he found no time. This Sefer ha­mizvot was executed as a preparation
for his principal work,  the Mishneh Torah, or Yad ha­hazakah, which  consists of  an
Introduction and fourteen Books. In the Introduction the author first describes the chain
of tradition from Moses to the close of the Talmud, and then he explains his method in
compiling  the work. He  distinguishes  between  the  dicta  found  in  the Talmud, Sifre,
Sifra, or Tosefta, on the one hand, and the dicta of the Geonim on the other; the former
were binding on all Jews, the latter only as far as their necessity and their utility or the
authority of  their propounders was  recognized. Having once  for all stated  the sources
from which he compiled his work, he did not deem  it necessary  to name  in each case
the authority for his opinion or the particular passage from which he derived his dictum.
Any  addition  of  references  to  each  paragraph  he  probably  considered  useless  to  the
uninformed and superfluous  to  the  learned. At a  later  time he discovered his error, he
being himself unable to find again the sources of some of his decisions. Rabbi Joseph
Caro, in his commentary on the Mishneh Torah, termed Keseph Mishneh, remedied this
deficiency. The  Introduction  is  followed  by  the  enumeration  of  the  six  hundred  and
thirteen precepts and a description of  the plan of  the work,  its division  into  fourteen
books, and the division of the latter into sections, chapters, and paragraphs.

According to the author, the Mishneh Torah is a mere compendium of the Talmud;
but he found sufficient opportunities to display his real genius, his philosophical mind,
and his  ethical doctrines. For  in  stating what  the  traditional Law  enjoined he had  to
exercise his own  judgment,  and  to decide whether  a  certain dictum was meant  to be
taken  literally  or  figuratively whether  it was  the  final  decision  of  a majority  or  the
rejected opinion of a minority; whether it was part of the Oral Law or a precept founded
on  the  scientific  views  of  a  particular  author;  and  whether  it  was  of  universal
application  or was  only  intended  for  a  special  period  or  a  special  locality. The  first
Book, Sefer ha­madda', is the embodiment of his own ethical and theological theories,
although he frequently refers to the Sayings of our Sages, and employs the phraseology
of  the Talmud. Similarly,  the section on  the Jewish Calendar, Hilkot ha­'ibur, may be



– 10 –

considered  as  his  original work.  In  each  group  of  the  halakot,  its  source,  a  certain
passage of the Pentateuch, is first quoted, with its traditional interpretation, and then the
detailed rules follow in systematic order. The Mishneh Torah was written by the author
in pure Hebrew; when subsequently a  friend asked him  to  translate  it  into Arabic, he
said he would prefer to have his Arabic writings translated into Hebrew instead of the
reverse. The style is an imitation of the Mishnah he did not choose, the author says, the
philosophical style, because that would be unintelligible to the common reader; nor did
he select the prophetic style, because that would not harmonize with the subject.

Ten years of hard work by day and by night were spent in the compilation of this
code, which had originally been undertaken  for  "his own benefit,  to  save him  in his
advanced  age  the  trouble  and  the  necessity  of  consulting  the  Talmud  on  every
occasion." Maimonides knew very well  that his work would meet with  the opposition
of  those  whose  ignorance  it  would  expose,  also  of  those  who  were  incapable  of
comprehending  it,  and of  those who were  inclined  to  condemn  every deviation  from
their own preconceived notions. But he had  the  satisfaction  to  learn  that  it was well
received  in most of  the congregations of Israel, and  that  there was a general desire  to
possess and study it. This success confirmed him in his hope that at a later time, when
all cause for  jealousy would have disappeared,  the Mishneh Torah would be received
by  all  Jews  as  an  authoritative  code.  This  hope  has  not  been  realized.  The  genius,
earnestness, and zeal of Maimonides are generally recognized; but there is no absolute
acceptance  of  his  dicta.  The more  he  insisted  on  his  infallibility,  the more  did  the
Rabbinical authorities examine his words and point out errors wherever  they believed
that  they  could discover  any.  It was not  always  from base motives,  as  contended by
Maimonides  and  his  followers,  that  his  opinions  were  criticised  and  rejected.  The
language  used  by Rabbi Abraham  ben David  in  his  notes  (hasagot)  on  the Mishneh
Torah  appears harsh  and disrespectful,  if  read  together with  the  text of  the  criticised
passage, but  it seems  tame and mild  if compared with expressions used now and  then
by Maimonides about men who happened to hold opinions differing from his own.

Maimonides  received many  complimentary  letters,  congratulating  him  upon  his
success; but likewise letters with criticisms and questions respecting individual halakot.
In most cases he had no difficulty  in defending his position. From  the replies  it must,
however,  be  inferred  that Maimonides made  some  corrections  and  additions, which
were subsequently embodied in his work. The letters addressed to him on the Mishneh
Torah  and on other  subjects were  so numerous  that he  frequently  complained of  the
time he had  to spend  in  their perusal, and of  the annoyance  they caused him; but "he
bore  all  this patiently,  as he had  learned  in his youth  to bear  the yoke." He was not
surprised  that  many  misunderstood  his  words,  for  even  the  simple  words  of  the
Pentateuch, "the Lord is one," had met with the same fate. Some inferred from the fact
that  he  treated  fully  of  'Olam  ha­ba,  "the  future  state  of  the  soul,"  and  neglected  to
expatiate on  the  resurrection of  the dead,  that he altogether  rejected  that principle of
faith. They  therefore asked Rabbi Samuel ha­levi of Bagdad  to  state his opinion;  the
Rabbi accordingly discussed the subject; but, according to Maimonides, he attempted to
solve the problem in a very unsatisfactory manner. The latter thereupon likewise wrote
a treatise "On the Resurrection of the Dead," in which he protested his adherence to this
article  of  faith.  He  repeated  the  opinion  he  had  stated  in  the  Commentary  on  the
Mishnah and in the Mishneh Torah, but "in more words; the same idea being reiterated



– 11 –

in  various  forms,  as  the  treatise was  only  intended  for women  and  for  the  common
multitude."

These  theological studies engrossed his attention  to a great extent, but  it did not
occupy  him  exclusively.  In  a  letter  addressed  to  R.  Jonathan,  of  Lunel,  he  says:
"Although from my birth the Torah was betrothed to me, and continues to be loved by
me as  the wife of my youth,  in whose  love  I  find a constant delight,  strange women
whom I at first took into my house as her handmaids have become her rivals and absorb
a portion of my time." He devoted himself especially to the study of medicine, in which
he distinguished himself  to  such a degree, according  to Alkifti,  that "the King of  the
Franks  in Ascalon wanted  to appoint him as his physician." Maimonides declined  the
honour.  Alfadhel,  the  Vizier  of  Saladin  king  of  Egypt,  admired  the  genius  of
Maimonides, and bestowed upon him many distinctions. The name of Maimonides was
entered on the roll of physicians, he received a pension, and was introduced to the court
of Saladin. The method adopted  in his professional practice he describes  in a  letter  to
his  pupil,  Ibn Aknin,  as  follows:  "You  know  how  difficult  this  profession  is  for  a
conscientious  and  exact person who only  states what he  can  support by  argument or
authority." This method is more fully described in a treatise on hygiene, composed for
Alfadhel, son of Saladin, who was suffering  from a severe  illness and had applied  to
Maimonides for advice. In a letter to Rabbi Samuel Ibn Tibbon he alludes to the amount
of time spent in his medical practice, and says "I reside in Egypt (or Fostat); the king
resides in Cairo, which lies about two Sabbath­day journeys from the first­named place.
My duties to the king are very heavy. I am obliged to visit him every day, early in the
morning; and when he or any of his children or the inmates of his harem are indisposed,
I dare not quit Cairo, but must stay during the greater part of the day in the palace. It
also frequently happens that one or two of the royal officers fall sick, and then I have to
attend them. As a rule, I go to Cairo very early in the day, and even if nothing unusual
happens I do not return before the afternoon, when I am almost dying with hunger; but I
find the antechambers filled with Jews and Gentiles, with nobles and common people,
awaiting my return," etc.

Notwithstanding  these heavy professional duties of court physician, Maimonides
continued  his  theological  studies. After  having  compiled  a  religious  guide­­Mishneh
Torah­­based  on  Revelation  and  Tradition,  he  found  it  necessary  to  prove  that  the
principles there set forth were confirmed by philosophy. This task he accomplished in
his Dalalat al­hairin, "The Guide for the Perplexed," of which an analysis will be given
below. It was composed  in Arabic, and written  in Hebrew characters. Subsequently  it
was  translated  into  Hebrew  by  Rabbi  Samuel  Ibn  Tibbon,  in  the  lifetime  of
Maimonides,  who  was  consulted  by  the  translator  on  all  difficult  passages.  The
congregation in Lunel, ignorant of Ibn Tibbon's undertaking, or desirous to possess the
most correct translation of the Guide, addressed a very flattering letter to Maimonides,
requesting him to translate the work into Hebrew. Maimonides replied that he could not
do  so,  as  he  had  not  sufficient  leisure  for  even  more  pressing work,  and  that  a
translation was being prepared by the ablest and fittest man, Rabbi Samuel Ibn Tibbon.
A  second  translation was made  later  on  by  Jehudah Alharizi.  The Guide  delighted
many, but it also met with much adverse criticism on account of the peculiar views held
by Maimonides concerning angels, prophecy, and miracles, especially on account of his
assertion that if the Aristotelian proof for the Eternity of the Universe had satisfied him,



– 12 –

he would have  found no difficulty  in  reconciling  the Biblical account of  the Creation
with  that  doctrine.  The  controversy  on  the Guide  continued  long  after  the  death  of
Maimonides to divide the community, and it is difficult to say how far the author's hope
to  effect  a  reconciliation  between  reason  and  revelation was  realized. His  disciple,
Joseph Ibn Aknin,  to whom  the work was dedicated, and who was expected  to derive
from it the greatest benefit, appears to have been disappointed. His inability to reconcile
the two elements of faith and science, he describes allegorically in the form of a letter
addressed to Maimonides, in which the following passage occurs: "Speak, for I desire
that you be justified; if you can, answer me. Some time ago your beloved daughter, the
beautiful and charming Kimah, obtained grace and favour in my sight, and I betrothed
her  unto  me  in  faithfulness,  and  married  her  in  accordance  with  the  Law,  in  the
presence of two trustworthy witnesses, viz., our master, Abd­allah and Ibn Roshd. But
she soon became faithless to me; she could not have found fault with me, yet she left
me  and  departed  from  my  tent.  She  does  no  longer  let  me  behold  her  pleasant
countenance or hear her melodious voice. You have not rebuked or punished her, and
perhaps you are the cause of this misconduct. Now, 'send the wife back to the man, for
he is'­­or might become­­'a prophet; he will pray for you that you may live, and also for
her that she may be firm and steadfast. If, however, you do not send her back, the Lord
will  punish  you. Therefore  seek  peace  and  pursue  it;  listen  to what  our  Sages  said:
'Blessed be he who restores to the owner his lost property'; for this blessing applies in a
higher  degree  to  him  who  restores  to  a  man  his  virtuous  wife,  the  crown  of  her
husband." Maimonides replied in the same strain, and reproached his "son­in­law" that
he falsely accused his wife of faithlessness after he had neglected her; but he restored
him his wife with the advice to be more cautious in future. In another letter Maimonides
exhorts Ibn Aknin to study his works, adding, "apply yourself to the study of the Law
of Moses; do not neglect it, but, on the contrary, devote to it the best and the most of
your time, and if you tell me that you do so, I am satisfied that you are on the right way
to eternal bliss."

Of the letters written after the completion of the "Guide," the one addressed to the
wise men of Marseilles (1194) is especially noteworthy. Maimonides was asked to give
his  opinion  on  astrology.  He  regretted  in  his  reply  that  they  were  not  yet  in  the
possession  of  his Mishneh  Torah;  they would  have  found  in  it  the  answer  to  their
question. According to his opinion, man should only believe what he can grasp with his
intellectual  faculties, or perceive by his senses, or what he can accept on  trustworthy
authority. Beyond  this nothing should be believed. Astrological statements, not being
founded on any of these three sources of knowledge, must be rejected. He had himself
studied  astrology,  and was  convinced  that  it was  no  science  at  all.  If  some  dicta  be
found in the Talmud which appear to represent astrology as a true source of knowledge,
these may either be referred to the rejected opinion of a small minority, or may have an
allegorical meaning, but  they are by no means  forcible enough  to set aside principles
based on logical proof.

The  debility  of  which  Maimonides  so  frequently  complained  in  his
correspondence, gradually  increased,  and he died,  in his  seventieth year, on  the 20th
Tebeth, 4965 (1204). His death was the cause of great mourning to all Jews. In Fostat a
mourning of  three days was kept;  in Jerusalem a  fast was appointed; a portion of  the
tochahah (Lev. xxvi. or Deut. xxix.) was read, and also the history of the capture of the



– 13 –

Ark by the Philistines (1 Sam. iv.). His remains were brought to Tiberias. The general
regard in which Maimonides was held, both by his contemporaries and by succeeding
generations, has been  expressed  in  the popular  saying:  "From Moses  to Moses  there
was none like Moses."



– 14 –

­ Page xxvii ­

ANALYSIS OF THE GUIDE FOR THE PERPLEXED
IT is the object of this work "to afford a guide for the perplexed," i.e. "to thinkers

whose studies have brought  them  into collision with  religion"  (9),  "who have  studied
philosophy  and  have  acquired  sound  knowledge,  and  who,  while  firm  in  religions
matters,  are  perplexed  and  bewildered  on  account  of  the  ambiguous  and  figurative
expressions employed in the holy writings" (5). Joseph, the son of Jehudah Ibn Aknin, a
disciple  of Maimonides,  is  addressed  by  his  teacher  as  an  example  of  this  kind  of
students. It was "for him and for those like him" that the treatise was composed, and to
him this work is inscribed in the dedicatory letter with which the Introduction begins.
Maimonides,  having  discovered  that  his  disciple  was  sufficiently  advanced  for  an
exposition of  the esoteric  ideas  in  the books of  the Prophets, commenced  to give him
such expositions "by way of hints." His disciple  then begged him  to give him  further
explanations,  to  treat  of  metaphysical  themes,  and  to  expound  the  system  and  the
method of the Kalam, or Mohammedan Theology. [*1] In compliance with this request,
Maimonides composed the Guide of the Perplexed. The reader has, therefore, to expect
that the subjects mentioned in the disciple's request indicate the design and arrangement
of  the  present  work,  and  that  the  Guide  consists  of  the  following  parts:­­1.  An
exposition of the esoteric ideas (sodot) in the books of the Prophets. 2. A treatment of
certain metaphysical  problems.  3. An  examination  of  the  system  and method  of  the
Kalam. This, in fact, is a correct account of the contents of the book; but in the second
part of the Introduction, in which the theme of this work is defined, the author mentions
only  the  first­named  subject. He  observes  "My  primary  object  is  to  explain  certain
terms  occurring  in  the  prophetic  book.  Of  these  some  are  homonymous,  some
figurative, and some hybrid terms." "This work has also a second object. It is designed
to explain certain obscure  figures which occur  in  the Prophets, and are not distinctly
characterised as being  figures"  (2). Yet  from  this observation  it must not be  inferred
that Maimonides abandoned his original purpose; for he examines the Kalam in the last
chapters of the First Part (ch. lxx.­lxxvi.), and treats of certain metaphysical themes in
the beginning of  the Second Part  (Introd. and ch.  i.­xxv.). But  in  the passage quoted
above  he  confines  himself  to  a  delineation  of  the main  object  of  this  treatise,  and
advisedly  leaves unmentioned  the other  two  subjects, which, however  important  they
may be, are here of subordinate  interest. Nor did he consider  it necessary  to expatiate
on these subjects; he only wrote for the student, for whom a mere reference to works on
philosophy  and  science was  sufficient. We  therefore meet  now  and  then with  such
phrases  as  the  following  "This  is  folly  discussed  in  works  on  metaphysics."  By
references of this kind the author may have intended so create a taste for the study of
philosophical  works.  But  our  observation  only  holds  good  with  regard  to  the
Aristotelian philosophy. The writings of  the Mutakallemim are never commended by
him; he states their opinions, and tells his disciple that he would not find any additional
argument, even if he were to read all their voluminous works (133). Maimonides was a
zealous disciple of Aristotle, although the theory of the Kalam might seem to have been
more congenial  to  Jewish  thought and belief. The Kalam upheld  the  theory of God's
Existence,  Incorporeality, and Unity,  together with  the creatio ex nihilo. Maimonides
nevertheless opposed the Kalam, and, anticipating the question, why preference should
be given  to  the  system of Aristotle, which  included  the  theory of  the Eternity of  the



– 15 –

Universe, a  theory contrary  to  the fundamental  teaching of  the Scriptures, he exposed
the weakness of the Kalam and its fallacies.

The exposition of Scriptural texts is divided by the author into two parts the first
part treats of homonymous, figurative, and hybrid terms, [*1] employed in reference to
God;  the second part relates  to Biblical figures and allegories. These  two parts do not
closely follow each other; they are separated by the examination of the Kalam, and the
discussion of metaphysical problems. It seems that the author adopted this arrangement
for  the  following  reason  first of all, he  intended  to establish  the  fact  that  the Biblical
anthropomorphisms do not imply corporeality, and that the Divine Being of whom the
Bible  speaks  could  therefore  be  regarded  as  identical with  the  Primal Cause  of  the
philosophers.  Having  established  this  principle,  he  discusses  from  a  purely
metaphysical point of view  the properties of  the Primal Cause and  its  relation  to  the
universe. A solid foundation is thus established for the esoteric exposition of Scriptural
passages. Before discussing metaphysical problems, which he treats in accordance with
Aristotelian philosophy, he disposes of the Kalam, and demonstrates that its arguments
are illogical and illusory.

The  "Guide  for  the  Perplexed"  contains,  therefore,  an  Introduction  and  the
following  four  parts:­­1.  On  homonymous,  figurative,  and  hybrid  terms,  2.  On  the
Supreme Being  and His  relation  to  the  universe,  according  to  the Kalam.  3. On  the
Primal Cause and its relation to the universe, according to the philosophers. 4. Esoteric
exposition of some portions of the Bible (sodot) a. Maaseh bereshith, or the history of
the  Creation  (Genesis,  ch.  i­iv  .);  b.  on  Prophecy;  c.  Maaseh  mercabhah,  or  the
description of the divine chariot (Ezekiel, ch. i.).

According to this plan, the work ends with the seventh chapter of the Third Part.
The  chapters  which  follow  may  be  considered  as  an  appendix;  they  treat  of  the
following  theological  themes  the  Existence  of  Evil,  Omniscience  and  Providence,
Temptations, Design in Nature, in the Law, and in the Biblical Narratives, and finally
the true Worship of God.

In  the  Introduction  to  the  "Guide," Maimonides  (1)  describes  the  object  of  the
work and the method he has followed; (2) treats of similes; (3) gives "directions for the
study of the work"; and (4) discusses the usual causes of inconsistencies in authors.

1  (pp. 2­3).  Inquiring  into  the  root of  the evil which  the Guide was  intended  to
remove,  viz.,  the  conflict  between  science  and  religion,  the  author  perceived  that  in
most cases it originated in a misinterpretation of the anthropomorphisms in Holy Writ.
'The main difficulty is found in the ambiguity of the words employed by the prophets
when speaking of the Divine Being; the question arises whether they are applied to the
Deity and to other things in one and the same sense or equivocally; in the latter case the
author distinguishes between homonyms pure and simple, figures, and hybrid terms. In
order to show that the Biblical anthropomorphisms do not imply the corporeality of the
Deity, he seeks in each instance to demonstrate that the expression under examination is
a  perfect  homonym  denoting  things which  are  totally  distinct  from  each  other,  and
whenever  such  a  demonstration  is  impossible,  he  assumes  that  the  expression  is  a
hybrid  term,  that  is,  being  employed  in  one  instance  figuratively  and  in  another
homonymously.  His  explanation  of  "form"  (zelem)  may  serve  as  an  illustration.



– 16 –

According to his opinion, it invariably denotes "form" in the philosophical acceptation
of  the  term,  viz.,  the  complex  of  the  essential  properties  of  a  thing. But  to  obviate
objections he proposes an alternative view, to take zelem as a hybrid term that may be
explained  as  a  class noun denoting only  things of  the  same  class, or  as  a homonym
employed  for  totally  different  things,  viz.,  "form"  in  the  philosophical  sense,  and
"form" in the ordinary meaning of the word. Maimonides seems to have refrained from
explaining anthropomorphisms as figurative expressions, lest by such interpretation he
might  implicitly admit  the existence of a certain relation and comparison between  the
Creator and His creatures.

Jewish philosophers before Maimonides  enunciated  and demonstrated  the Unity
and the Incorporeality of the Divine Being, and interpreted Scriptural metaphors on the
principle  that "the Law speaks  in  the  language of man" but our author adopted a new
and  altogether  original  method.  The  Commentators,  when  treating  of
anthropomorphisms, generally  contented  themselves with  the  statement  that  the  term
under  consideration must  not  be  taken  in  its  literal  sense,  or  they  paraphrased  the
passage in expressions which implied a lesser degree of corporeality. The Talmud, the
Midrashim, and the Targumim abound in paraphrases of this kind. Saadiah in "Emunot
ve­de'ot," Bahya in his "Hobot ha­lebabot," and Jehudah ha­levi in the "Cusari," insist
on the necessity and the appropriateness of such interpretations. Saadiah enumerates ten
terms which primarily denote organs of the human body, and are figuratively applied to
God. To establish this point of view he cites numerous instances in which the terms in
question are used  in a  figurative sense without being applied  to God. Saadiah  further
shows that the Divine attributes are either qualifications of such of God's actions as are
perceived by man, or they imply a negation. The correctness of this method was held to
be  so  obvious  that  some  authors  found  it  necessary  to  apologize  to  the  reader  for
introducing  such well­known  topics. From R. Abraham ben David's  strictures on  the
Yad hahazakah it is, however, evident that in the days of Maimonides persons were not
wanting  who  defended  the  literal  interpretation  of  certain  anthropomorphisms.
Maimonides,  therefore, did not content himself with  the vague and general rule, "The
Law speaks in the language of man," but sought carefully to define the meaning of each
term when applied to God, and to identify it with some transcendental and metaphysical
term. In pursuing this course he is sometimes forced to venture upon an interpretation
which  is much  too  far­fetched  to commend  itself even  to  the  supposed philosophical
reader. In such instances he generally adds a simple and plain explanation, and leaves it
to  the  option  of  the  reader  to  choose  the  one which  appears  to  him  preferable. The
enumeration of the different meanings of a word is often, from a philological point of
view,  incomplete;  he  introduces  only  such  significations  as  serve  his  object. When
treating of an imperfect homonym, the several significations of which are derived from
one  primary  signification,  he  apparently  follows  a  certain  system which  he  does  not
employ in the interpretation of perfect homonyms. The homonymity of the term is not
proved;  the  author  confines  himself  to  the  remark,  "It  is  employed  homonymously,"
even when the various meanings of a word might easily be traced to a common source.

2 (pag. 4­8). In addition to the explanation of homonyms Maimonides undertakes
to interpret similes and allegories. At first it had been his intention to write two distinct
works­­Sefer  ha­nebuah,  "A Book  on Prophecy,"  and Sefer  ha­shevaah,  "A Book  of
Reconciliation." In the former work he had intended to explain difficult passages of the



– 17 –

Bible,  and  in  the  latter  to  expound  such passages  in  the Midrash  and  the Talmud  as
seemed  to  be  in  conflict  with  common  sense.  With  respect  to  the  "Book  of
Reconciliation,"  he  abandoned  his  plan,  because  he  apprehended  that  neither  the
learned nor the unlearned would profit by it the one would find it superfluous, the other
tedious. The subject of the "Book on Prophecy" is treated in the present work, and also
strange passages that occasionally occur in the Talmud and the Midrash are explained.

The  treatment  of  the  simile must  vary  according  as  the  simile  is  compound  or
simple.  In  the  first case, each part  represents a separate  idea and demands a separate
interpretation; in the other case, only one idea is represented, and it is not necessary to
assign to each part a separate metaphorical meaning. This division the author illustrates
by citing the dream of Jacob (Gen. xxviii. 12 sqq.), and the description of the adulteress
(Prov. vii. 6 sqq.). He gives no rule by which  it might be ascertained  to which of  the
two  categories  a  simile  belongs,  and,  like  other Commentators,  he  seems  to  treat  as
essential those details of a simile for which he can offer an adequate interpretation. As a
general principle, he warns against  the confusion and  the errors which arise when an
attempt is made to expound every single detail of a simile. His own explanations are not
intended to be exhaustive; on the contrary, they are to consist of brief allusions to the
idea  represented by  the  simile, of mere  suggestions, which  the  reader  is  expected  to
develop and to complete. The author thus aspires to follow in the wake of the Creator,
whose works  can  only  be  understood  after  a  long  and  persevering  study. Yet  it  is
possible  that  he  derived  his  preference  for  a  reserved  and mysterious  style  from  the
example of  ancient philosophers, who discussed metaphysical problems  in  figurative
and enigmatic  language. Like  Ibn Ezra, who  frequently concludes his exposition of a
Biblical passage with the phrase, "Here a profound idea (sod) is hidden," Maimonides
somewhat mysteriously remarks at the end of different chapters, "Note this," "Consider
it well."  In  such  phrases  some Commentators  fancied  that  they  found  references  to
metaphysical  theories which  the author was not willing  fully  to discuss. Whether  this
was  the  case  or  not,  in  having  recourse  to  that method  he was  not,  as  some  have
suggested, actuated by fear of being charged with heresy. He expresses his opinion on
the principal  theological questions without  reserve,  and does not dread  the  searching
inquiries of opponents; for he boldly announces  that  their displeasure would not deter
him from teaching the truth and guiding those who are able and willing to follow him,
however few these might be. When, however, we examine the work itself, we are at a
loss  to  discover  to  which  parts  the  professed  enigmatic  method  was  applied.  His
theories concerning the Deity, the Divine attributes, angels, creatio ex nihilo, prophecy,
and other subjects, are  treated as fully as might be expected. It  is  true  that a cloud of
mysterious  phrases  enshrouds  the  interpretation  of Ma'aseh  bereshit  (Gen.  i­iii.)  and
Ma'aseh mercabah  (Ez.  i.). But  the  significant words  occurring  in  these  portions  are
explained in the First Part of this work, and a full exposition is found in the Second and
Third Parts. Nevertheless  the  statement  that  the  exposition was never intended  to be
explicit occurs over and over again. The treatment of the first three chapters of Genesis
concludes  thus: "These remarks,  together with what we have already observed on  the
subject,  and what we may  have  to  add, must  suffice  both  for  the  object  and  for  the
reader we have in view" (II. xxx.).

In like manner, he declares, after the explanation of the first chapter of Ezekiel "I
have given you here as many suggestions as maybe of service to you, if you will give



– 18 –

them a further development. . . . Do not expect to hear from me anything more on this
subject,  for  I have,  though with  some hesitation, gone  as  far  in my  explanation  as  I
possibly could go" (III. vii.).

3  (pag.  8­9),  In  the  next  paragraph,  headed,  "Directions  for  the  Study  of  this
Work," he  implores  the reader not  to be hasty with his Criticism, and  to bear  in mind
that every sentence, indeed every word, had been fully considered before it was written
down. Yet it might easily happen that the reader could not reconcile his own view with
that of the author, and in such a case he is asked to ignore the disapproved chapter or
section altogether. Such disapproval Maimonides attributes to a mere misconception on
the part of the reader, a fate which awaits every work composed in a mystical style. In
adopting  this peculiar  style, he  intended  to  reduce  to a minimum  the violation of  the
rule  laid down  in  the Mishnah  (Hagigah  ii.  i),  that metaphysics  should not be  taught
publicly. The violation of  this  rule he  justifies by  citing  the  following  two Mishnaic
maxims: "It is time to do something in honour of the Lord" (Berakot ix. 5), and "Let all
thy  acts  be  guided  by  pure  intentions"  (Abot  ii.  i  7).  Maimonides  increased  the
mysteriousness  of  the  treatise,  by  expressing  his wish  that  the  reader  should  abstain
from  expounding  the work,  lest he might  spread  in  the name of  the  author opinions
which  the  latter never held. But  it does not occur  to him  that  the views he enunciates
might in themselves be erroneous. He is positive that his own theory is unexceptionally
correct, that his esoteric interpretations of Scriptural texts are sound, and that those who
differed  from him­­viz.,  the Mutakallemim on  the one hand, and  the unphilosophical
Rabbis on the other­­are indefensibly wrong. In this respect other Jewish philosophers­­
e.g.  Saadiah  and  Bahya­­were  far  less  positive;  they  were  conscious  of  their  own
fallibility,  and  invited  the  reader  to make  such  corrections  as might  appear  needful.
Owing  to  this  strong  self­reliance  of  Maimonides,  it  is  not  to  be  expected  that
opponents would receive a fair and impartial judgment at his hands.

4  (pag.  9­11).  The  same  self­reliance  is  noticeable  in  the  next  and  concluding
paragraph of the Introduction. Here he treats of the contradictions which are to be found
in literary works, and he divides them with regard to their origin into seven classes. The
first four classes comprise the apparent contradictions, which can be traced back to the
employment of elliptical speech the other three classes comprise the real contradictions,
and are due  to carelessness and oversight, or  they are  intended  to serve some special
purpose. The Scriptures, the Talmud, and the Midrash abound in instances of apparent
contradictions; later works contain real contradictions, which escaped the notice of the
writers. In the present treatise, however, there occur only such contradictions as are the
result of intention and design.

PART I.

The homonymous  expressions which  are discussed  in  the First Part  include­­(1)
nouns and verbs used in reference to God, ch. i. to ch. xlix.; (2) attributes of the Deity,
ch. 1. to lx.; (3) expressions commonly regarded as names of God, ch. lxi. to lxx. In the
first  section  the  following groups can be distinguished­­(a) expressions which denote
form and figure, cii. i. to ch. vi.; (b) space or relations of space, ch. viii. to ch. xxv.; (c)
parts of the animal body and their functions, ch. xxviii. to ch. xlix. Each of these groups
includes chapters not connected with the main subject, but which serve as a help for the
better understanding of previous or succeeding interpretations. Every word selected for



– 19 –

discussion  bears  upon  some  Scriptural  text  which,  according  to  the  opinion  of  the
author, has been misinterpreted. But such phrases as "the mouth of the Lord," and "the
hand of the Lord," are not introduced, because their figurative meaning is too obvious
to be misunderstood.

The lengthy digressions which are here and there interposed appear like outbursts
of  feeling  and passion which  the  author  could not  repress. Yet  they  are  "words  fitly
spoken  in  the right place", for  they gradually unfold  the author's  theory, and acquaint
the  reader with  those general principles on which he  founds  the  interpretations  in  the
succeeding chapters. Moral reflections are of frequent occurrence, and demonstrate the
intimate connexion between a virtuous life and the attainment of higher knowledge, in
accordance  with  the maxim  current  long  before Maimonides,  and  expressed  in  the
Biblical words,  "The  fear of  the Lord  is  the beginning of wisdom"  (Ps.  cxi. 10). No
opportunity is lost to inculcate this lesson, he it in a passing remark or in an elaborate
essay.

The  discussion  of  the  term  "zelem"  (cii.  i.)  afforded  the  first  occasion  for
reflections of  this kind. Man, "the  image of God,"  is defined as a  living and  rational
being,  as  though  the  moral  faculties  of  man  were  not  an  essential  element  of  his
existence, and his power  to discern between good and evil were  the result of  the first
sin. According to Maimonides, the moral faculty would, us fact, not have been required,
if man  had  remained  a  purely  rational  being.  It  is  only  through  the  senses  that  "the
knowledge of good and evil" has become indispensable. The narrative of Adam's fall is,
according  to Maimonides, an allegory  representing  the  relation which exists between
sensation, moral  faculty, and  intellect.  In  this early part  (ch.  ii.), however,  the author
does not yet mention this theory; on the contrary, every allusion to it is for the present
studiously avoided, its full exposition being reserved for the Second Part.

The  treatment  of  hazah  "he  beheld"  (ch.  vi),  is  followed  by  the  advice  that  the
student  should  not  approach metaphysics  otherwise  than  after  a  sound  and  thorough
preparation, because a rash attempt to solve abstruse problems brings nothing but injury
upon the inexperienced investigator. The author points to the "nobles of the children of
Israel"  (Exod. xxiv.  s  i), who, according  to his  interpretation,  fell  into  this error, and
received their deserved punishment. He gives additional force to these exhortations by
citing a dictum of Aristotle to the same effect. In a like way he refers to the allegorical
use of certain  terms by Plato  (ch. xvii.)  in  support of his  interpretation of  "zur"  (lit.,
"rock") as denoting "Primal Cause."

Deleted the rest of the preface



– 20 –

­ Page 1 ­

INTRODUCTION
[Letter of the Author to his Pupil, R. Joseph Ibn Aknin.]

In the name of GOD, Lord of the Universe.

To R. Joseph  (may God protect him!),  son of R.  Jehudah  (may his  repose be  in
Paradise!):­­

My dear pupil, ever since you resolved to come to me, from a distant country, and
to  study under my direction,  I  thought highly of your  thirst  for knowledge, and your
fondness for speculative pursuits, which found expression in your poems. I refer to the
time when I received your writings in prose and verse from Alexandria. I was then not
yet  able  to  test  your  powers  of  apprehension,  and  I  thought  that  your  desire might
possibly exceed your capacity. But when you had gone with me  through a course of
astronomy,  after  having  completed  the  [other]  elementary  studies  which  are
indispensable  for  the understanding of  that  science,  I was  still more gratified by  the
acuteness and  the quickness of your apprehension. Observing your great fondness for
mathematics, I let you study them more deeply, for I felt sure of your ultimate success.
Afterwards,  when  I  took  you  through  a  course  of  logic,  I  found  that  my  great
expectations of you were  confirmed,  and  I  considered you  fit  to  receive  from me  an
exposition  of  the  esoteric  ideas  contained  in  the  prophetic  books,  that  you  might
understand them as they are understood by men of culture. When I commenced by way
of hints, I noticed that you desired additional explanation, urging me to expound some
metaphysical  problems;  to  teach  you  the  system  of  the Mutakallemim;  to  tell  you
whether their arguments were based on logical proof; and if not, what their method was.
I perceived  that you had acquired some knowledge  in  those matters  from others, and
that you were perplexed and bewildered; yet you sought to find out a solution to your
difficulty.  I urged you  to desist  from  this pursuit, and enjoined you  to continue your
studies  systematically;  for  my  object  was  that  the  truth  should  present  itself  in
connected order, and that you should not hit upon it by mere chance. Whilst you studied
with me I never refused to explain difficult verses in the Bible or passages in rabbinical
literature which we happened  to meet. When, by  the will of God, we parted, and you
went  your  way,  our  discussions  aroused  in  me  a  resolution  which  had  long  been
dormant. Your absence has prompted me to compose this treatise for you and for those
who are  like you, however  few  they may be.  I have divided  it  into chapters, each of
which shall be sent to you as soon as it is completed. Farewell!

Prefatory Remarks.

"Cause me  to  know  the way wherein  I  should walk,  for  I  lift  up my  soul  unto
Thee." (Psalm cxliii. S.)

"Unto you, O men, I call, and my voice is to the sons of men." (Prov. viii. 4)

"Bow down  thine ear and hear  the words of  the wise, and apply  thine heart unto
my knowledge." (Prov. xxii. 17.) My primary object  in  this work  is  to explain certain
words  occurring  in  the  prophetic  books. Of  these  some  are  homonyms,  and  of  their



– 21 –

several meanings the ignorant choose the wrong ones; other terms which are employed
in  a  figurative  sense  are  erroneously  taken  by  such  persons  in  their  primary
signification. There are also hybrid terms, denoting things which are of the same class
from one point of view and of a different class from another. It is not here intended to
explain all these expressions to the unlettered or to mere tyros, a previous knowledge of
Logic  and  Natural  Philosophy  being  indispensable,  or  to  those  who  confine  their
attention to the study of our holy Law, I mean the study of the canonical law alone; for
the true knowledge of the Torah is the special aim of this and similar works.

The object of this treatise is to enlighten a religious man who has been trained to
believe in the truth of our holy Law, who conscientiously fulfils his moral and religious
duties, and at  the same  time has been successful  in his philosophical studies. Human
reason has attracted him to abide within its sphere; and he finds it difficult to accept as
correct  the  teaching based on  the  literal  interpretation of  the Law, and especially  that
which he himself or others derived  from  those homonymous, metaphorical, or hybrid
expressions. Hence he is lost in perplexity and anxiety. If he be guided solely by reason,
and  renounce  his  previous  views  which  are  based  on  those  expressions,  he  would
consider  that  he  had  rejected  the  fundamental  principles  of  the Law;  and  even  if  he
retains  the  opinions which were  derived  from  those  expressions,  and  if,  instead  of
following his reason, he abandon its guidance altogether, it would still appear that his
religious convictions had suffered loss and injury. For he would then be left with those
errors which give rise to fear and anxiety, constant grief and great perplexity.

This work has  also  a  second object  in view.  It  seeks  to  explain  certain obscure
figures  which  occur  in  the  Prophets,  and  are  not  distinctly  characterized  as  being
figures. Ignorant and superficial readers take them in a literal, not in a figurative sense.
Even well  informed persons are bewildered  if  they understand  these passages  in  their
literal signification, but  they are entirely relieved of  their perplexity when we explain
the figure, or merely suggest that the terms are figurative. For this reason I have called
this book Guide for the Perplexed.

I do not presume to think that this treatise settles every doubt in the minds of those
who understand it, but I maintain that it settles the greater part of their difficulties. No
intelligent  man  will  require  and  expect  that  on  introducing  any  subject  I  shall
completely exhaust  it; or  that on commencing  the exposition of a  figure  I  shall  fully
explain all  its parts. Such a course could not be  followed by a  teacher  in a viva voce
exposition, much  less by  an  author  in writing  a book, without becoming  a  target  for
every  foolish conceited person  to discharge  the arrows of  folly at him. Some general
principles  bearing  upon  this  point  have  been  fully  discussed  in  our  works  on  the
Talmud, and we have  there called  the attention of  the  reader  to many  themes of  this
kind. We also  stated  (Mishneh  torah,  I.  ii. 12, and  iv. 10)  that  the expression Ma'ase
Bereshit (Account of the Creation) signified" Natural Science," and Ma'aseh Mercabah
("Description  of  the  Chariot")  Metaphysics,  and  we  explained  the  force  of  the
Rabbinical dictum, The Ma'aseh Mercabah must not be  fully  expounded  even  in  the
presence of a single student, unless he be wise and able to reason for himself, and even
then you  should merely  acquaint him with  the heads of  the different  sections of  the
subject.  (Babyl. Talm. Hagigah,  fol.  II  b). You must,  therefore,  not  expect  from me
more than such heads. And even these have not been methodically and systematically



– 22 –

arranged  in  this work, but have been, on  the contrary,  scattered, and are  interspersed
with other topics which we shall have occasion to explain. My object in adopting this
arrangement  is  that  the  truths  should  be  at  one  time  apparent,  and  at  another  time
concealed. Thus we  shall  not  be  in  opposition  to  the Divine Will  (from which  it  is
wrong  to deviate) which has withheld  from  the multitude  the  truths  required  for  the
knowledge of God, according  to  the words, "The secret of  the Lord  is with  them  that
fear Him" (Ps. xxv. 14).

Know  that  also  in  Natural  Science  there  are  topics  which  are  not  to  be  fully
explained.  Our  Sages  laid  down  the  rule,  "The  Ma'aseh  Bereshith  must  not  be
expounded  in  the  presence  of  two."  If  an  author were  to  explain  these  principles  in
writing, it would be equal to expounding them unto thousands of men. For this reason
the  prophets  treat  these  subjects  in  figures,  and  our  Sages,  imitating  the method  of
Scripture, speak of  them  in metaphors and allegories; because  there  is a close affinity
between these subjects and metaphysics, and indeed they form part of its mysteries. Do
not imagine that these most difficult problems can be thoroughly understood by any one
of us. This is not the case. At times the truth shines so brilliantly that we perceive it as
clear as day. Our nature and habit then draw a veil over our perception, and we return to
a darkness almost as dense as before. We are like those who, though beholding frequent
flashes of lightning, still find themselves in the thickest darkness of the night. On some
the lightning flashes in rapid succession, and they seem to be in continuous light, and
their night is as clear as the day. This was the degree of prophetic excellence attained
by  (Moses)  the greatest of prophets,  to whom God  said,  "But as  for  thee,  stand  thou
here by Me" (Deut. v. 31), and of whom it is written "the skin of his face shone," etc.
(Exod.  xxxiv.  29).  [Some  perceive  the  prophetic  flash  at  long  intervals;  this  is  the
degree  of most  prophets.] By  others  only  once  during  the whole  night  is  a  flash  of
lightning  perceived.  This  is  the  case  with  those  of  whom  we  are  informed,  "They
prophesied, and did not prophesy again"  (Num. xi. 25). There are some  to whom  the
flashes of  lightning appear with varying  intervals; others are  in  the condition of men,
whose darkness  is  illumined not by  lightning, but by  some kind of crystal or  similar
stone, or other substances that possess the property of shining during the night; and to
them even this small amount of light is not continuous, but now it shines and now it
vanishes, as if it were "the flame of the rotating sword."

The  degrees  in  the  perfection  of  men  vary  according  to  these  distinctions.
Concerning  those who never beheld  the  light even for one day, but walk  in continual
darkness,  it  is written, "They know not, neither will  they understand;  they walk on  in
darkness" (Ps. lxxxii. 5). Truth, in spite of all its powerful manifestations, is completely
withheld  from  them,  and  the  following words  of  Scripture may  be  applied  to  them,
"And now men see not the light which is bright in the skies" (Job xxxvii. 21). They are
the multitude of ordinary men: there is no need to notice them in this treatise.



– 23 –

­ Page 4 ­

You must know  that  if a person, who has attained a certain degree of perfection,
wishes  to  impart  to others,  either orally or  in writing,  any portion of  the knowledge
which he has acquired of  these  subjects, he  is utterly unable  to be as  systematic and
explicit  as  he  could  be  in  a  science  of which  the method  is well  known. The  same
difficulties which he encountered when investigating the subject for himself will attend
him when endeavouring to instruct others: viz., at one time the explanation will appear
lucid, at another time, obscure: this property of the subject appears to remain the same
both  to  the  advanced  scholar  and  to  the  beginner.  For this  reason,  great  theological
scholars gave instruction in all such matters only by means of metaphors and allegories.
They frequently employed them in forms varying more or less essentially. In most cases
they placed the lesson to be illustrated at the beginning, or in the middle, or at the end
of  the  simile.  When  they  could  find  no  simile  which  from  beginning  to  end
corresponded  to  the  idea which was  to be  illustrated,  they divided  the  subject of  the
lesson,  although  in  itself  one  whole,  into  different  parts,  and  expressed  each  by  a
separate figure. Still more obscure are those instances in which one simile is employed
to illustrate many subjects, the beginning of the simile representing one thing, the end
another. Sometimes the whole metaphor may refer to two cognate subjects in the same
branch of knowledge.

If we were to teach in these disciplines, without the use of parables and figures, we
should be compelled to resort to expressions both profound and transcendental, and by
no means more intelligible than metaphors and similes: as though the wise and learned
were drawn into this course by the Divine Will, in the same way as they are compelled
to follow the laws of nature in matters relating to the body. You are no doubt aware that
the Almighty, desiring to lead us to perfection and to improve our state of society, has
revealed to us laws which are to regulate our actions. These laws, however, presuppose
an  advanced  state  of  intellectual  culture. We  must  first  form  a  conception  of the
Existence  of  the  Creator  according  to  our  capabilities;  that  is,  we  must  have  a
knowledge of Metaphysics. But this discipline can only be approached after  the study
of Physics: for the science of Physics borders on Metaphysics, and must even precede it
in  the  course of our  studies,  as  is  clear  to  all who  are  familiar with  these questions.
Therefore  the Almighty  commenced Holy Writ with  the description of  the Creation,
that  is, with Physical Science;  the  subject  being  on  the  one  hand most weighty  and
important,  and  on  the  other  hand  our  means  of  fully  comprehending  those  great
problems being limited. He described those profound truths, which His Divine Wisdom
found  it necessary  to  communicate  to us,  in  allegorical,  figurative,  and metaphorical
language. Our Sages have said (Yemen Midrash on Gen. i. 1), "It is impossible to give
a  full  account  of  the  Creation  to  man.  Therefore  Scripture  simply  tells  us,  In  the
beginning God created the heavens and the earth" (Gen. i. 1). Thus they have suggested
that  this  subject  is  a  deep  mystery,  and  in  the  words  of  Solomon,  "Far  off  and
exceedingly  deep,  who  can  find  it  out?"  (Eccles.  vii.  24).  It  has  been  treated  in
metaphors in order that the uneducated may comprehend it according to the measure of
their  faculties  and  the  feebleness of  their  apprehension, while  educated persons may
take it in a different sense. In our commentary on the Mishnah we stated our intention
to explain difficult problems in the Book on Prophecy and in the Book of Harmony. In
the  latter  we  intended  to  examine  all  the  passages  in  the Midrash  which,  if  taken
literally, appear to be inconsistent with truth and common sense, and must therefore be



– 24 –

taken figuratively. Many years have elapsed since I first commenced those works. I had
proceeded  but  a  short way when  I  became  dissatisfied with my  original  plan. For  I
observed  that  by  expounding  these  passages  by  means  of  allegorical  and  mystical
terms, we do not explain anything, but merely substitute one  thing  for another of  the
same nature, whilst  in explaining  them fully our efforts would displease most people;
and my  sole  object  in  planning to  write  those  books  was  to make  the  contents  of
Midrashim  and  the  exoteric  lessons  of  the  prophecies  intelligible  to  everybody. We
have  further noticed  that when an  ill­informed Theologian  reads  these Midrashim, he
will find no difficulty; for possessing no knowledge of the properties of things, he will
not  reject  statements which  involve  impossibilities. When, however, a person who  is
both religious and well educated reads them, he cannot escape the following dilemma:
either he takes them literally, and questions the abilities of the author and the soundness
of his mind­doing  thereby nothing which  is opposed  to  the principles of our faith,­­or
he will acquiesce in assuming that the passages in question have some secret meaning,
and he will continue  to hold  the author  in high estimation whether he understood  the
allegory or not. As regards prophecy in its various degrees and the different metaphors
used in the prophetic books, we shall give in the present work an explanation, according
to  a  different method. Guided  by  these  considerations  I  have  refrained  from writing
those two books as I had previously intended. In my larger work, the Mishnah Torah, I
have  contented  myself  with  briefly  stating  the  principles  of  our  faith  and  its
fundamental  truths,  together with  such  hints  as  approach  a  clear  exposition.  In  this
work, however, I address those who have studied philosophy and have acquired sound
knowledge, and who while  firm  in  religious matters are perplexed and bewildered on
account  of  the  ambiguous  and  figurative  expressions  employed  in  the  holy writings.
Some  chapters may  be  found  in  this work which  contain  no  reference whatever  to
homonyms.  Such  chapters will  serve  as  an  introduction  to  others:  they will  contain
some  reference  to  the signification of a homonym which  I do not wish  to mention  in
that place, or explain some figure: point out that a certain expression is a figure: treat of
difficult  passages  generally  misunderstood  in  consequence  of  the  homonymy  they
include, or because the simile they contain is taken in place of that which it represents,
and vice versa.

Having spoken of similes, I proceed to make the following remark:­­The key to the
understanding and to the full comprehension of all that the Prophets have said is found
in the knowledge of the figures, their general ideas, and the meaning of each word they
contain. You know the verse:

"I have also spoken in similes by the Prophets" (Hosea xii. 10); and also the verse,
"Put  forth  a  riddle  and  speak  a  parable"  (Ezek.  xvii.  2). And  because  the  Prophets
continually  employ  figures,  Ezekiel  said,  "Does  He  not  speak  parables?"  (xxi.  5).
Again, Solomon begins his book of Proverbs with the words, "To understand a proverb
and figurative speech, the words of the wise and their dark sayings" (Prov. i. 6); and we
read in Midrash, Shir ha­shirim Rabba, i. 1); "To what were the words of the Law to be
compared before  the  time of Solomon? To  a well  the waters of which  are  at  a great
depth, and though cool and fresh, yet no man could drink of them. A clever man joined
cord with cord, and  rope with  rope, and drew up and drank. So Solomon went  from
figure to figure, and from subject to subject, till he obtained the true sense of the Law."
So far go the words of our Sages. I do not believe that any intelligent man thinks that



– 25 –

"the words of the Law" mentioned here as requiring the application of figures in order
to be understood, can refer to the rules for building tabernacles, for preparing the lulab,
or for the four kinds of trustees. What is really meant is the apprehension of profound
and difficult subjects, concerning which our Sages said, "If a man loses in his house a
sela, or a pearl, he can find it by lighting a taper worth only one issar. Thus the parables
in  themselves are of no great value, but  through  them  the words of  the holy Law are
rendered  intelligible." These  likewise are  the words of our Sages; consider well  their
statement, that the deeper sense of the words of the holy Law are pearls, and the literal
acceptation  of  a  figure  is  of  no  value  in  itself.  They  compare  the  hidden meaning
included in the literal sense of the simile to a pearl lost in a dark room, which is full of
furniture. It  is certain  that  the pearl  is  in  the room, but  the man can neither see  it nor
know where it lies. It is just as if the pearl were no longer in his possession, for, as has
been stated, it affords him no benefit whatever until he kindles a light. The same is the
case with the comprehension of that which the simile represents. The wise king said, "A
word fitly spoken is like apples of gold in vessels of silver" (Prov. xxv. 11). Hear the
explanation  of  what  he  said:­­The  word  maskiyoth,  the  Hebrew  equivalent  for
"vessels,"  denotes  "filigree  network"­­i.e.,  things  in  which  there  are  very  small
apertures, such as are  frequently wrought by silversmiths. They are called  in Hebrew
maskiyyoth (lit. "transpicuous," from the verb sakah, "he saw," a root which occurs also
in  the Targum  of Onkelos, Gen.  xxvi.  8),  because  the  eye  penetrates  through  them.
Thus  Solomon  meant  to  say,  "just  as  apples  of  gold  in  silver  filigree  with  small
apertures, so is a word fitly spoken."

See how beautifully the conditions of a good simile are described in this figure! It
shows that in every word which has a double sense, a literal one and a figurative one,
the  plain meaning must  be  as  valuable  as  silver,  and  the  hidden meaning  still more
precious: so that the figurative meaning bears the same relation to the literal one as gold
to silver. It is further necessary that the plain sense of the phrase shall give to those who
consider  it  some  notion  of  that which  the  figure  represents.  just  as  a  golden  apple
overlaid with a network of silver, when seen at a distance, or looked at superficially, is
mistaken for a silver apple, but when a keen­sighted person looks at the object well, he
will find what  is within, and see  that  the apple  is gold. The same  is  the case with  the
figures employed by prophets. Taken literally, such expressions contain wisdom useful
for many purposes, among others, for the amelioration of the condition of society; e.g.,
the  Proverbs  (of  Solomon),  and  similar  sayings  in  their  literal  sense.  Their  hidden
meaning, however, is profound wisdom, conducive to the recognition of real truth.

Know  that  the figures employed by prophets are of  two kinds: first, where every
word which  occurs  in  the  simile  represents  a  certain  idea;  and  secondly, where  the
simile, as a whole, represents a general idea, but has a great many points which have no
reference whatever to that idea: they are simply required to give to the simile its proper
form and order, or better to conceal the idea: the simile is therefore continued as far as
necessary, according to its literal sense. Consider this well.

An example of the first class of prophetic figures is to be found in Genesis:­­"And,
behold, a ladder set up on the earth, and the top of it reached to heaven; and, behold, the
angels of God ascending and descending on  it"  (Gen. xxviii. 12). The word  "ladder"
refers to one idea: "set up on the earth" to another: "and the top of it reached to heaven"



– 26 –

to a third: "angels of God" to a fourth: "ascending" to a fifth; "descending" to a sixth;
"the Lord stood above it" (ver. 13) to a seventh. Every word in this figure introduces a
fresh element into the idea represented by the figure.

An example of  the second class of prophetic figures  is found  in Proverbs (vii. 6­
26):­­"For  at  the window  of my  house  I  looked  through my  casement,  and  beheld
among  the  simple  ones;  I  discerned  among  the  youths  a  young  man  void  of
understanding, passing  through  the street near her corner: and he went  the way  to her
house, in the twilight, in the evening, in the black and dark night: and, behold, there met
him a woman with the attire of a harlot, and subtil of heart. (She is loud and stubborn;
her feet abide not in her house: now the is without, now in the streets, and lieth in wait
in every corner.) So she caught him, and kissed him, and with an  impudent  face said
unto him, I have peace offerings with me; this day have I paid my vows. Therefore
came  I  forth  to meet  thee, diligently  to  seek  thy  face, and  I have  found  thee.  I have
decked my bed with coverings of  tapestry, with striped cloths of  the yam of Egypt.  I
have perfumed my bed with myrrh, aloes, and cinnamon. Come, let us take our fill of
love until  the morning:  let us  solace ourselves with  loves. For  the goodman  is not at
home, he is gone a long journey: he hath taken a bag of money with him, and will come
home at the day appointed. With her much fair speech she caused him to yield, with the
flattering of her lips she forced him. He goeth after her straightway, as an ox goeth to
the slaughter, or as fetters to the correction of a fool: till a dart strike through his liver:
as a bird hasteth to  the snare, and knoweth not that  it is for his life. Hearken unto me
now therefore, O ye children, and attend to the words of my mouth. Let not thine heart
decline to her ways, go not astray in her paths. For she hath cast down many wounded:
yea, many strong men have been slain by her."

The general principle expounded  in all  these verses  is  to abstain  from excessive
indulgence  in bodily pleasures. The author compares  the body, which  is  the source of
all sensual pleasures,  to a married woman who at  the same  time  is a harlot. And  this
figure he has taken as the basis of his entire book. We shall hereafter show the wisdom
of Solomon  in comparing sensual pleasures  to an adulterous harlot. We shall explain
how aptly he concludes that work with the praises of a faithful wife who devotes herself
to  the welfare of her husband and of her household. All obstacles which prevent man
from attaining his highest aim in life, all the deficiencies in the character of man, all his
evil propensities, are to be traced to the body alone. This will be explained later on. The
predominant idea running throughout the figure is, that man shall not be entirely guided
by his animal, or material nature; for the material substance of man is identical with that
of the brute creation.



– 27 –

­ Page 8 ­

An adequate explanation of the figure having been given, and its meaning having
been  shown,  do  not  imagine  that  you  will  find  in  its  application  a  corresponding
element for each part of  the figure; you must not ask what  is meant by "I have peace
offerings with me"  (ver. 14); by  "I have decked my bed with  coverings of  tapestry"
(ver.  16);  or  what  is  added  to  the  force  of  the figure  by  the  observation  "for  the
goodman is not at home" (ver. 19), and so on to the end of the chapter. For all this is
merely  to  complete  the  illustration  of  the  metaphor  in  its  literal  meaning.  The
circumstances described here are such as are common to adulterers. Such conversations
take place between all adulterous persons. You must well understand what I have said,
for it is a principle of the utmost importance with respect to those things which I intend
to  expound.  If you observe  in one of  the  chapters  that  I  explained  the meaning of  a
certain figure, and pointed out to you its general scope, do not trouble yourself further
in order to find an interpretation of each separate portion, for that would lead you to one
of the two following erroneous courses: either you will miss the sense included in the
metaphor,  or  you  will  be  induced  to  explain  certain  things  which  require  no
explanation, and which are not  introduced for  that purpose. Through  this unnecessary
trouble you may fall into the great error which besets most modern sects in their foolish
writings  and  discussions:  they  all  endeavour  to  find  some  hidden  meaning  in
expressions which were never uttered by the author in that sense. Your object should be
to discover inmost of the figures the general idea which the author wishes to express. In
some  instances  it will be sufficient  if you understand  from my  remarks  that a certain
expression contains a figure, although I may offer no further comment. For when you
know that it is not to be taken literally, you will understand at once to what subject it
refers. My statement that it is a figurative expression will, as it were, remove the screen
from between the object and the observer.

Directions for the Study of this Work.

If you desire to grasp all that is contained in this book so that nothing shall escape
your notice, consider the chapters in connected order. In studying each chapter, do not
content  yourself with  comprehending  its  principal  subject,  but  attend  to  every  term
mentioned  therein,  although  it may  seem  to  have  no  connection with  the  principal
subject. For what I have written in this work was not the suggestion of the moment: it is
the  result of deep  study  and great  application. Care has been  taken  that nothing  that
appeared doubtful should be  left unexplained. Nothing of what  is mentioned  is out of
place,  every  remark  will  be  found  to  illustrate  the  subject­matter  of  the  respective
chapter. Do not read superficially,  lest you do me an injury, and derive no benefit for
yourself. You must  study  thoroughly and  read continually;  for you will  then  find  the
solution of  those  important problems of  religion, which are a source of anxiety  to all
intelligent men. I adjure any reader of my book, in the name of the Most High, not to
add any explanation even to a single word: nor to explain to another any portion of it
except such passages as have been fully treated of by previous theological authorities:
he must not teach others anything that he has learnt from my work alone, and that has
not  been  hitherto  discussed  by  any  of  our  authorities.  The  reader must, moreover,
beware of raising objections to any of my statements,



– 28 –

­ Page 9 ­

because  it  is  very  probable  that  he  may  understand  my  words  to  mean  the  exact
opposite  to what  I  intended  to say. He will  injure me, while  I endeavoured  to benefit
him.  "He will  requite me  evil  for good." Let  the  reader make  a  careful  study of  this
work; and if his doubt be removed on even one point, let him praise his Maker and rest
contented with  the  knowledge  he  has  acquired. But  if  he  derive  from  it  no  benefit
whatever, he may consider  the book as  if  it had never been written. Should he notice
any  opinions  with  which  he  does  not  agree,  let  him  endeavour  to  find  a  suitable
explanation, even if it seem far­fetched, in order that he may judge me charitably. Such
a duty we owe to every one. We owe it especially to our scholars and theologians, who
endeavour  to  teach  us what  is  the  truth  according  to  the  best  of  their  ability.  I  feel
assured  that  those  of my  readers who  have  not  studied  philosophy, will  still  derive
profit  from  many  a  chapter.  But  the  thinker  whose  studies  have  brought  him  into
collision with  religion, will,  as  I  have  already mentioned,  derive much  benefit  from
every  chapter. How greatly will he  rejoice! How  agreeably will my words  strike his
ears!  Those,  however,  whose  minds  are  confused  with  false  notions  and  perverse
methods,  who  regard  their misleading  studies  as  sciences,  and  imagine  themselves
philosophers,  though  they have no knowledge  that could  truly be  termed science, will
object  to many chapters, and will  find  in  them many  insuperable difficulties, because
they do not understand  their meaning,  and because  I  expose  therein  the  absurdity of
their perverse notions, which constitute their riches and peculiar treasure, "stored up for
their  ruin."  God  knows  that  I  hesitated  very  much  before  writing  on  the  subjects
contained in this work, since they are profound mysteries: they are topics which, since
the  time  of  our  captivity  have  not  been  treated  by  any  of  our  scholars  as  far  as we
possess their writings; how then shall I now make a beginning and discuss them? But I
rely on two precedents: first, to similar cases our Sages applied the verse, "It is time to
do something in honour of the Lord: for they have made void thy law" (Ps. cxix. 126).
Secondly, they have said, "Let all thy acts be guided by pure intentions." On these two
principles  I  relied while  composing  some  parts  of  this work. Lastly, when  I  have  a
difficult subject before me­­when I find the road narrow, and can see no other way of
teaching a well established truth except by pleasing one intelligent man and displeasing
ten  thousand  fools­­I prefer  to  address myself  to  the one man,  and  to  take no notice
whatever of the condemnation of the multitude; I prefer to extricate that intelligent man
from his embarrassment and show him the cause of his perplexity, so that he may attain
perfection and be at peace.

Introductory Remarks.

[ON METHOD]

THERE are seven causes of inconsistencies and contradictions to be met with in a
literary work. The first cause arises from the fact that the author collects the opinions of
various men,  each differing  from  the other, but neglects  to mention  the name of  the
author of any particular opinion. In such a work contradictions or inconsistencies must
occur,  since  any  two  statements may belong  to  two different  authors. Second  cause:
The  author  holds  at  first  one  opinion  which  he  subsequently  rejects:  in  his  work.,
however, both his original and altered views are retained. Third cause: The passages in
question are not all to be taken literally: some only are to be understood in their literal



– 29 –

sense, while in others figurative language is employed, which includes another meaning
besides the literal one: or, in the apparently inconsistent passages, figurative language is
employed  which,  if  taken  literally,  would  seem  to  be  contradictories  or  contraries.
Fourth cause: The premises are not identical in both statements, but for certain reasons
they are not fully stated  in  these passages: or  two propositions with different subjects
which are expressed by the same term without having the difference in meaning pointed
out, occur in two passages. The contradiction is therefore only apparent, but there is no
contradiction  in  reality.  The  fifth  cause  is  traceable  to  the  use  of  a  certain method
adopted  in  teaching  and  expounding  profound  problems.  Namely,  a  difficult  and
obscure  theorem  must  sometimes  be  mentioned  and  assumed  as  known,  for  the
illustration  of  some  elementary  and  intelligible  subject  which  must  be  taught
beforehand  the commencement being always made with  the easier  thing. The  teacher
must therefore facilitate, in any manner which he can devise, the explanation of those
theorems, which  have  to  be  assumed  as  known,  and  he must  content  himself with
giving  a  general  though  somewhat  inaccurate  notion  on  the  subject.  It  is,  for  the
present, explained according to the capacity of the students, that they may comprehend
it as  far as  they are  required  to understand  the  subject. Later on,  the  same  subject  is
thoroughly treated and fully developed in its right place. Sixth cause: The contradiction
is not apparent, and only becomes evident through a series of premises. The larger the
number of premises necessary to prove the contradiction between the two conclusions,
the  greater  is  the  chance  that  it will  escape  detection,  and  that  the  author will  not
perceive his own inconsistency. Only when from each conclusion, by means of suitable
premises, an  inference  is made, and  from  the enunciation  thus  inferred, by means of
proper  arguments,  other  conclusions  are  formed,  and  after  that  process  has  been
repeated  many  times,  then  it  becomes  clear  that  the  original  conclusions  are
contradictories  or  contraries.  Even  able  writers  are  liable  to  overlook  such
inconsistencies.  If, however,  the  contradiction between  the original  statements  can  at
once be discovered, and the author, while writing the second, does not think of the first,
he  evinces  a  greater  deficiency,  and  his words  deserve  no  notice whatever.  Seventh
cause: It is sometimes necessary to introduce such metaphysical matter as may partly be
disclosed, but must partly be concealed: while,  therefore, on one occasion  the object
which the author has in view may demand that the metaphysical problem be treated as
solved in one way, it may be convenient on another occasion to treat it as solved in the
opposite way. The author must endeavour, by concealing the fact as much as possible,
to prevent the uneducated reader from perceiving the contradiction.

Inconsistencies  occurring  in  the Mishnah  and Boraitot  are  traceable  to  the  first
cause. You meet frequently in the Gemara with passages like the following:­­"Does not
the beginning of  the passage contradict  the end? No:  the beginning is  the dictum of a
certain Rabbi:  the end  that of an other"; or "Rabbi (Jehudah ha­Nasi) approved of  the
opinion of a certain rabbi  in one case and gave  it  therefore anonymously, and having
accepted that of another rabbi in the other case he introduced that view without naming
the authority"; or "Who is the author of this anonymous dictum? Rabbi A." "Who is the
author  of  that  paragraph  in  the  Mishnah?  Rabbi  B."  Instances  of  this  kind  are
innumerable.

Apparent contradictions or differences occurring  in  the Gemara may be  traced  to
the  first  cause  and  to  the  second,  as  e.g.,  "In  this particular  case he  agrees with  this



– 30 –

rabbi"; or "He agrees with him in one point, but differs from him in another"; or "These
two dicta are the opinions of two Amoraim, who differ as regards the statement made
by a certain  rabbi." These are examples of contradictions  traceable  to  the  first cause.
The following are  instances which may be  traced  to  the second cause. "Rabba altered
his  opinion  on  that  point";  it  then  becomes  necessary  to  consider which  of  the  two
opinions came second. Again," In the first recension of the Talmud by Rabbi Ashi, he
made one assertion, and in the second a different one."

The inconsistencies and contradictions met with in some passages of the prophetic
books,  if  taken  literally,  are  all  traceable  to  the  third  or  fourth  cause,  and  it  is
exclusively in reference to this subject that I wrote the present Introduction. You know
that  the  following  expression  frequently  occurs,  "One  verse  says  this,  another  that,"
showing  the contradiction, and explaining  that either  some premise  is wanting or  the
subject  is  altered. Comp.  "Solomon,  it  is not  sufficient  that  thy words  contradict  thy
father:  they  are  themselves  inconsistent,  etc." Many  similar  instances  occur  in  the
writings  of  our Sages. The  passages  in  the  prophetical  books which  our Sages  have
explained, mostly refer to religious or moral precepts. Our desire, however, is to discuss
such passages as contain apparent contradictions in regard to the principles of our faith.
I shall explain some of  them  in various chapters of  the present work:  for  this subject
also belongs  to  the secrets of  the Torah. Contradictions  traceable  to  the seventh cause
occurring  in  the  prophetical works  require  special  investigation:  and  no  one  should
express  his  opinion  on  that matter  by  reasoning  and  arguing without weighing  the
matter well in his mind.

Inconsistencies in the writings of true philosophers are traceable to the fifth cause.
Contradictions occurring in the writings of most authors and commentators, such as are
not included in the above­mentioned works, are due to the sixth cause. Many examples
of  this  class  of  contradictions  are  found  in  the Midrash  and  the  Agada:  hence  the
saying,  "We must not  raise  questions  concerning  the  contradictions met with  in  the
Agada." You may  also  notice  in  them  contradictions  due  to  the  seventh  cause. Any
inconsistency discovered in the present work will be found to arise in consequence of
the fifth cause or the seventh. Notice this, consider its truth, and remember it well, lest
you misunderstand some of the chapters in this book.

Having  concluded  these  introductory  remarks  I  proceed  to  examine  those
expressions, to the true meaning of which, as apparent from the context, it is necessary
to direct your attention. This book will  then be a key admitting  to places  the gates of
which would otherwise be closed. When the gates are opened and men enter, their souls
will enjoy  repose,  their eyes will be gratified, and even  their bodies, after all  toil and
labour, will be refreshed.



– 31 –

­ Page 13 ­

PART ONE
"Open ye  the gates,  that  the  righteous nation which keepeth  the  truth may enter

in."­­(Isa. xxvi. 2.)

CHAPTER I

Some have been of opinion  that by  the Hebrew zelem,  the shape and figure of a
thing is to be understood, and this explanation led men to believe in the corporeality [of
the Divine Being]:  for  they  thought  that  the words  "Let us make man  in our  zelem"
(Gen. i. 26), implied that God had the form of a human being, i.e., that He had figure
and  shape,  and  that,  consequently, He was  corporeal. They  adhered  faithfully  to  this
view, and thought that if they were to relinquish it they would eo ipso reject the truth of
the Bible: and further, if they did not conceive God as having a body possessed of face
and  limbs,  similar  to  their  own  in  appearance,  they  would  have  to  deny  even  the
existence  of God. The  sole  difference which  they  admitted, was  that He excelled  in
greatness and splendour, and that His substance was not flesh and blood. Thus far went
their conception of  the greatness and glory of God. The  incorporeality of  the Divine
Being, and His unity,  in  the  true sense of  the word­­for  there  is no real unity without
incorporeality­­will be fully proved in the course of the present treatise. (Part II., ch. i.)
In  this chapter  it  is our sole  intention  to explain  the meaning of  the words zelem and
demut. I hold  that the Hebrew equivalent of "form"  in  the ordinary acceptation of  the
word, viz.,  the  figure and  shape of a  thing,  is  toar. Thus we  find  "[And  Joseph was]
beautiful  in  toar  ('form'),  and  beautiful  in  appearance"  (Gen.  xxxix.  6):  "What  form
(toar)  is  he  of?"  (1 Sam.  xxviii.  14):  "As  the  form  (toar)  of  the  children  of  a  king"
(Judges viii. 18). It is also applied to form produced by human labour, as "He marketh
its form (toar) with a line," "and he marketh its form (toar) with the compass" (Isa. xliv.
13).  This  term  is  not  at  all  applicable  to God.  The  term  zelem,  on  the  other  hand,
signifies the specific form, viz., that which constitutes the essence of a thing, whereby
the thing is what it is; the reality of a thing in so far as it is that particular being. In man
the "form" is that constituent which gives him human perception: and on account of this
intellectual perception  the  term  zelem  is  employed  in  the  sentences  "In  the  zelem of
God  he  created  him"  (Gen.  i.  27).  It  is  therefore  rightly  said,  "Thou  despisest  their
zelem"  (Ps.  lxiii. 20);  the "contempt" can only concern  the soul­­the specific  form of
man, not the properties and shape of his body. I am also of opinion that the reason why
this term is used for "idols" may be found in the circumstance that they are worshipped
on account of some idea represented by them, not on account of their figure and shape.
For the same reason the term is used in the expression, "the forms (zalme) of your



– 32 –

­ Page 14 ­

emerods" (1 Sam. vi. 5), for  the chief object was  the removal of  the  injury caused by
the emerods, not a change of their shape. As, however, it must be admitted that the term
zelem is employed in these two cases, viz. "the images of the emerods" and "the idols"
on account of the external shape, the term zelem is either a homonym or a hybrid term,
and would denote both the specific form and the outward shape, and similar properties
relating to  the dimensions and  the shape of material bodies; and  in the phrase "Let us
make man in our zelem" (Gen. i. 26), the term signifies "the specific form" of man, viz.,
his intellectual perception, and does not refer to his "figure" or "shape." Thus we have
shown the difference between zelem and toar, and explained the meaning of zelem.

Demut  is derived  from  the verb damah, "he  is  like." This  term  likewise denotes
agreement with  regard  to  some  abstract  relation:  comp.  "I  am  like  a  pelican  of  the
wilderness" (Ps. cii. 7); the author does not compare himself to the pelican in point of
wings and feathers, but in point of sadness." Nor any tree in the garden of God was like
unto  him  in  beauty"  (Ezek.  8);  the  comparison  refers  to  the  idea  of  beauty.  "Their
poison  is  like  the poison of a serpent" (Ps.  lviii. 5); "He  is  like unto a  lion" (Ps. xvii.
12); the resemblance indicated in these passages does not refer to the figure and shape,
but to some abstract idea. In the same manner is used "the likeness of the throne" (Ezek.
i. 26); the comparison is made with regard to greatness and glory, not, as many believe,
with  regard  to  its  square  form,  its breadth, or  the  length of  its  legs:  this  explanation
applies also to the phrase "the likeness of the hayyot ("living creatures," Ezek. i. 13).

As  man's  distinction  consists  in  a  property  which  no  other  creature  on  earth
possesses, viz., intellectual perception, in the exercise of which he does not employ his
senses, nor move his hand or his foot, this perception has been compared­­though only
apparently, not  in  truth­­to  the Divine perception, which  requires no corporeal organ.
On  this  account,  i.e.,  on  account  of  the Divine  intellect with which man  has  been
endowed, he is said to have been made in the form and likeness of the Almighty, but far
from it be the notion that the Supreme Being is corporeal, having a material form.

CHAPTER II

Some  years  ago  a  learned man  asked me  a  question  of  great  importance;  the
problem  and  the  solution which we  gave  in  our  reply  deserve  the  closest  attention.
Before, however, entering upon this problem and its solution I must premise that every
Hebrew knows  that  the  term Elohim  is a homonym, and denotes God, angels,  judges,
and the rulers of countries, and that Onkelos the proselyte explained it in the true and
correct manner by taking Elohim in the sentence, "and ye shall be like Elohim" (Gen.
iii. 5) in the last­mentioned meaning, and rendering the sentence "and ye shall be like
princes." Having pointed out  the homonymity of  the  term  "Elohim" we  return  to  the
question under consideration. "It would at first sight," said  the objector, "appear from
Scripture that man was originally intended to be perfectly equal to the rest of the animal
creation,  which  is  not  endowed  with  intellect,  reason,  or  power  of  distinguishing
between good and evil: but that Adam's disobedience to the command of God procured
him  that  great  perfection  which  is  the  peculiarity  of  man,  viz.,  the  power  of
distinguishing between good and evil­the noblest of all the faculties of our nature, the
essential characteristic of  the human race. It  thus appears strange  that  the punishment



– 33 –

for rebelliousness should be the means of elevating man to a pinnacle of perfection to
which he had not attained previously. This  is equivalent  to saying  that a certain man
was rebellious and extremely wicked, wherefore his nature was changed for the better,
and he was made to shine as a star in the heavens." Such was the purport and subject of
the question, though not in the exact words of the inquirer. Now mark our reply, which
was as follows:­­"You appear to have studied the matter superficially, and nevertheless
you  imagine  that  you  can  understand  a  book which  has  been  the  guide  of  past  and
present generations, when you  for a moment withdraw  from your  lusts and appetites,
and glance over its contents as if you were reading a historical work or some poetical
composition. Collect your thoughts and examine the matter carefully, for it is not to be
understood  as  you  at  first  sight  think,  but  as  you  will  find  after  due  deliberation;
namely,  the  intellect  which  was  granted  to  man  as  the  highest  endowment,  was
bestowed on him before his disobedience. With  reference  to  this gift  the Bible  states
that  "man was  created  in  the  form  and  likeness  of God." On  account  of  this  gift  of
intellect man was  addressed by God,  and  received His  commandments,  as  it  is  said:
"And the Lord God commanded Adam" (Gen. ii. 16)­­for no commandments are given
to the brute creation or to those who are devoid of understanding. Through the intellect
man  distinguishes  between  the  true  and  the  false.  This  faculty  Adam  possessed
perfectly and completely. The right and the wrong are terms employed in the science of
apparent truths (morals), not in that of necessary truths, as, e.g., it is not correct to say,
in reference to the proposition "the heavens are spherical," it is "good" or to declare the
assertion that "the earth is flat" to be "bad": but we say of the one it is true, of the other
it is false. Similarly our language expresses the idea of true and false by the terms emet
and sheker, of  the morally right and  the morally wrong, by  tob and ra'. Thus  it is  the
function  of  the  intellect  to  discriminate  between  the  true  and  the  false­­a  distinction
which  is applicable  to all objects of  intellectual perception. When Adam was yet  in a
state of innocence, and was guided solely by reflection and reason­­on account of which
it is said: "Thou hast made him (man) little lower than the angels" (Ps. viii. 6)­­he was
not  at  all  able  to  follow  or  to  understand  the  principles  of  apparent  truths;  the most
manifest  impropriety,  viz.,  to  appear  in  a  state  of  nudity, was  nothing  unbecoming
according  to  his  idea:  he  could  not  comprehend  why  it  should  be  so.  After man's
disobedience, however, when he began to give way to desires which had their source in
his  imagination and  to  the gratification of his bodily appetites, as  it  is said, "And  the
wife saw that the tree was good for food and delightful to the eyes" (Gen. iii. 6), he was
punished  by  the  loss  of  part  of  that  intellectual  faculty  which  he  had  previously
possessed. He  therefore  transgressed a command with which he had been charged on
the score of his reason; and having obtained a knowledge of the apparent truths, he was
wholly  absorbed  in  the  study  of what  is  proper  and what  improper.  Then  he  fully
understood  the magnitude of  the  loss he had sustained, what he had  forfeited, and  in
what situation he was thereby placed. Hence we read, "And ye shall be like



– 34 –

­ Page 16 ­

elohim,  knowing  good  and  evil,"  and  not  "knowing"  or  "discerning  the  true  and  the
false": while  in  necessary  truths we  can  only  apply  the words  "true  and  false,"  not
"good and evil." Further observe the passage, "And the eyes of both were opened, and
they knew  they were naked"  (Gen.  iii. 7):  it  is not  said,  "And  the eyes of both were
opened, and they saw"; for what the man had seen previously and what he saw after this
circumstance was  precisely  the  same:  there  had  been  no  blindness which was  now
removed,  but  he  received  a  new  faculty  whereby  he  found  things  wrong  which
previously  he  had  not  regarded  as wrong. Besides,  you must  know  that  the Hebrew
word  pakah  used  in  this  passage  is  exclusively  employed  in  the  figurative  sense  of
receiving new sources of knowledge, not in that of regaining the sense of sight. Comp.,
"God opened her eyes"  (Gen. xxi. 19).  "Then  shall  the eyes of  the blind be opened"
(Isaiah xxxviii. 8). "Open ears, he heareth not" (ibid. Xlii. 20), similar  in sense to  the
verse, "Which have eyes to see, and see not" (Ezek. xii. 2). When, however, Scripture
says of Adam, "He changed his face (panav) and thou sentest him forth" Job xiv. 20), it
must be understood in the following way: On account of the change of his original aim
he was sent away. For panim, the Hebrew equivalent of face, is derived from the verb
panah,  "he  turned,"  and  signifies  also  "aim,"  because man  generally  turns  his  face
towards  the  thing he desires.  In accordance with  this  interpretation, our  text  suggests
that Adam, as he altered his  intention and directed his  thoughts  to  the acquisition of
what he was forbidden, he was banished from Paradise: this was his punishment; it was
measure for measure. At first he had the privilege of tasting pleasure and happiness, and
of enjoying repose and security; but as his appetites grew stronger, and he followed his
desires and impulses, (as we have already stated above), and partook of the food he was
forbidden  to  taste,  he  was  deprived  of  everything,  was  doomed  to  subsist  on  the
meanest kind of food, such as he never tasted before, and this even only after exertion
and labour, as it is said, "Thorns and thistles shall grow up for thee" (Gen. iii. 18), "By
the sweat of thy brow," etc., and in explanation of this the text continues, "And the Lord
God drove him from the Garden of Eden, to till the ground whence he was taken." He
was now with respect to food and many other requirements brought to the level of the
lower animals: comp., "Thou shalt eat the grass of the field" (Gen. iii. 18). Reflecting
on his condition, the Psalmist says, "Adam unable to dwell in dignity, was brought to
the level of the dumb beast" (Ps. xlix. 13)." May the Almighty be praised, whose design
and wisdom cannot be fathomed."

CHAPTER III

IT might be thought that the Hebrew words temunah and tabnit have one and the
same meaning, but this is not the case. Tabnit, derived from the verb banah (he built),
signifies the build and construction of a thing­­that is to say, its figure, whether square,
round, triangular, or of any other shape. Comp. "the pattern (tabnit) of the Tabernacle
and  the  pattern  (tabnit)  of  all  its  vessels"  (Exod.  xxv.  9);  "according  to  the  pattern
(tabnit) which  thou wast  shown upon  the mount"  (Exod. xxv, 40);  "the  form of  any
bird" (Deut. iv. 17); "the form (tabnit) of a hand" (Ezek. viii. 3); "the pattern



– 35 –

­ Page 17 ­

(tabnit) of the porch" (1 Chron. xxviii. 11). In all these quotations it is the shape which
is  referred  to.  Therefore  the  Hebrew  language  never  employs  the  word  tabnit  in
speaking of the qualities of God Almighty.

The term temunah, on the other hand, is used in the Bible in three different senses.
It signifies, first,  the outlines of  things which are perceived by our bodily senses,  i.e.,
their shape and form; as, e.g., "And ye make an image the form (temunat) of some
likeness"  (Deut.  iv. 16); "for ye saw no  likeness"  (temunah)  (Deut.  iv. 15). Secondly,
the  forms  of  our  imagination,  i.e.,  the  impressions  retained  in  imagination when  the
objects have ceased  to affect our senses.  In  this sense  it  is used  in  the passage which
begins "In thoughts from the visions of the night" (Job iv. 13), and which concludes "it
remained but I could not recognize  its sight, only an  image­­temunah­­was before my
eyes,"  i.e., an  image which presented  itself  to my sight during sleep. Thirdly,  the  true
form  of  an  object,  which  is  perceived  only  by  the  intellect:  and  it  is  in  this  third
signification that the term is applied to God. The words "And the similitude of the Lord
shall he behold" (Num. xii. 8) therefore mean "he shall comprehend the true essence of
the Lord."

CHAPTER IV

THE  three  verbs  raah,  hibbit,  and  hazah, which  denote  "he  perceived with  the
eye," are also used  figuratively  in  the sense of  intellectual perception. As  regards  the
first of these verbs this is well known, e.g., And he looked (va­yar) and behold a well in
the  field"  (Gen. xxix. 2) here  it  signifies ocular perception:  "yea, my heart has  seen
(raah) much of wisdom and of knowledge" (Eccles. i. 16); in this passage it refers to the
intellectual perception.

In this figurative sense the verb is to be understood, when applied to God e.g., "I
saw  (raiti)  the Lord"  (1 Kings xxii. 19);  "And  the Lord appeared  (va­yera) unto him
(Gen. xviii. 1); "And God saw (va­yar) that it was good" (Gen. i. 10) "I beseech thee,
show me  (hareni)  thy glory"  (Exod. xxxiii. 18);  "And  they  saw  (va­yiru)  the God of
Israel" (Exod. xxiv. 10). All these instances refer to intellectual perception, and by no
means to perception with the eye as in its literal meaning: for, on the one hand, the eye
can  only  perceive  a  corporeal  object,  and  in  connection with  it  certain  accidents,  as
colour,  shape,  etc.:  and,  on  the  other  hand, God  does  not  perceive  by means  of  a
corporeal organ, as will be explained.

In  the same manner  the Hebrew hibbit signifies "he viewed with  the eye; comp.
"Look  (tabbit) not behind  thee"  (Gen. xix. 17); "But his wife  looked  (va­tabbet) back
from him" (Gen. xix. 26); "And if one look (ve­nibbat) unto the land" (Isa. v. 30); and
figuratively, "to view and observe" with the intellect, "to contemplate" a thing till it be
understood. In this sense the verb is used in passages like the following: "He hath not
beheld (hibbit)  iniquity  in Jacob" (Num. xxiii. 21); for "iniquity" cannot be seen with
the eye. The words, "And  they  looked  (ve­hibbitu) after Moses"  (Exod. xxxiii. 8)­­in
addition  to  the  literal understanding of  the phrase­­were explained by our Sages  in a
figurative sense. According to them, these words mean that the Israelites examined and
criticised  the  actions  and  sayings  of Moses. Compare  also  "Contemplate  (habbet),  I
pray thee, the heaven"



– 36 –

­ Page 18 ­

(Gen. xv. 5); for this took place in a prophetic vision. This verb, when applied to God,
is employed in this figurative sense; e.g., "to look (me­habbit) upon God" (Exod. iii. 6)
"And the similitude of the Lord shall he behold" (yabbit) (Num. xii. 8); And thou canst
not look (habbet) on iniquity" (Hab. i. 13).

The same explanation applies to hazah. It denotes to view with the eye, as: "And
let our eye look (ve­tahaz) upon Zion" (Mic. iv. 11); and also figuratively, to perceive
mentally:  "which  he  saw  (hazah)  concerning  Judah  and  Jerusalem"  (Isa.  i.  1);  "The
word of the Lord came unto Abraham in a vision" (mahazeh) (Gen. xv. 1); in this sense
hazah  is used  in  the phrase, "Also  they saw (va­yehezu) God" (Exod. xxiv. 11). Note
this well.

CHAPTER V

WHEN  the chief of philosophers (Aristotle) was about  to  inquire  into some very
profound subjects, and to establish his theory by proofs, he commenced his treatise with
an  apology,  and  requested  the  reader  to  attribute  the  author's  inquiries  not  to
presumption, vanity, egotism, or arrogance, as though he were interfering with things of
which  he  had  no  knowledge,  but  rather  to  his  zeal  and  his  desire  to  discover  and
establish true doctrines, as far as lay in human power. We take the same position, and
think that a man, when he commences to speculate, ought not to embark at once on a
subject so vast and  important; he should previously adapt himself  to  the study of  the
several branches of  science and knowledge,  should most  thoroughly  refine his moral
character and subdue his passions and desires, the offspring of his imagination; when,
in  addition,  he  has  obtained  a  knowledge  of  the  true  fundamental  propositions,  a
comprehension  of  the  several methods  of  inference  and  proof,  and  the  capacity  of
guarding against  fallacies,  then he may approach  the  investigation of  this subject. He
must, however, not decide any question by the first idea that suggests itself to his mind,
or at once direct his thoughts and force them to obtain a knowledge of the Creator, but
he must wait modestly and patiently, and advance step by step.

In this sense we must understand the words "And Moses hid his face, for he was
afraid to look upon God" (Exod. iii. 6), though retaining also the literal meaning of the
passage,  that Moses was afraid  to gaze at  the  light which appeared  to his eye; but  it
must  on  no  account  be  assumed  that  the  Being  which  is  exalted  far  above  every
imperfection can be perceived by the eye. This act of Moses was highly commended by
God, who bestowed on him a well deserved portion of His goodness, as it is said: "And
the similitude of the Lord shall he behold" (Num. xii. 8). This, say our Sages, was the
reward for having previously hidden his face, lest he should gaze at the Eternal. (Talm.
B. Berakot Fa.)

But  "the  nobles  of  the  Children  of  Israel"  were  impetuous,  and  allowed  their
thoughts to go unrestrained: what they perceived was but imperfect. Therefore it is said
of  them, "And  they saw  the God of  Israel, and  there was under his  feet," etc.  (Exod.
xxiv. 10); and not merely, "and they saw the God of Israel"; the purpose of the whole
passage is to criticize their act of seeing and not to describe it. They are blamed for the
nature  of  their  perception,  which  was  to  a  certain  extent  corporeal­­a  result  which
necessarily



– 37 –

­ Page 19 ­

followed, from the fact that they ventured too far before being perfectly prepared. They
deserved to perish, but at the intercession of Moses this fate was averted by God for the
time. They were afterwards burnt at Taberah, except Nadab and Abihu, who were burnt
in the Tabernacle of the congregation, according to what is stated by authentic tradition.
(Midr. Rabba ad locum.)

If  such was  the case with  them, how much more  is  it  incumbent on us who are
inferior, and on  those who are below us,  to persevere  in perfecting our knowledge of
the elements, and in rightly understanding the preliminaries which purify the mind from
the defilement of error: then we may enter the holy and divine camp in order to gaze: as
the  Bible  says,  "And  let  the  priests  also,  which  come  near  to  the  Lord,  sanctify
themselves,  lest  the Lord break  forth upon  them"  (Exod. xix. 22). Solomon, also, has
cautioned all who endeavour  to attain  this high degree of knowledge  in  the following
figurative terms, "Keep thy foot when thou goest to the house of God" (Eccles. iv. 17).

I will now  return  to  complete what I  commenced  to  explain. The nobles of  the
Children  of  Israel,  besides  erring  in  their  perception, were,  through  this  cause,  also
misled in their actions: for in consequence of their confused perception, they gave way
to bodily cravings. This  is meant by  the words, "Also  they  saw God and did eat and
drink" (Exod. xxiv. 11). The principal part of that passage, viz., "And there was under
his feet as  it were a paved work of a sapphire stone" (Exod. xxiv. 10), will be further
explained in the course of the present treatise (ch. xxviii.). All we here intend to say is,
that wherever  in  a  similar  connection  any  one  of  the  three  verbs mentioned  above
occurs,  it has  reference  to  intellectual perception, not  to the sensation of sight by  the
eye: for God is not a being to be perceived by the eye.

It will do no harm, however, if those who are unable to comprehend what we here
endeavour to explain should refer all the words in question to sensuous perception, to
seeing lights created [for the purpose], angels, or similar beings.

CHAPTER VI

THE two Hebrew nouns ish and ishshah were originally employed to designate the
"male  and  female"  of  human  beings,  but were  afterwards  applied  to  the  "male  and
female" of  the other species of  the animal creation. For  instance, we  read, "Of every
clean beast  thou shalt  take  to  thee by sevens,"  ish ve­ishto  (Gen. Vii. 2),  in  the same
sense as ish ve­ishshah, "male and female." The term zakar u­nekebah was afterwards
applied to anything designed and prepared for union with another object Thus we read,
"The five curtains shall be coupled together, one (ishshah) to the other" (ahotah) (Exod.
xxvi. 3).

It will  easily  be  seen  that  the Hebrew equivalents  for  "brother  and  sister"  are
likewise treated as homonyms, and used, in a figurative sense, like ish and ishshah.

CHAPTER VII
IT is well known that the verb yalad means "to bear," "they have born (ve­yaledu)

him children" (Deut. xxi. 15). The word was next used in a



– 38 –

­ Page 20 ­

figurative sense with  reference  to various objects  in nature, meaning, "to create," e.g.
"before  the  mountains  were  created"  (yulladu)  (Ps.  xc.  2);  also,  "to  produce,"  in
reference to that which the earth causes to come forth as if by birth, e.g., "He will cause
her to bear (holidah) and bring forth" (Isa. Iv. 10). The verb further denotes, "to bring
forth," said of changes in  the process of  time, as though  they were things which were
born, e.g., "for thou knowest not what a day may bring forth" (yeled) (Prov. xxvii. 1).
Another  figurative use of  the word  is  its application  to  the  formation of  thoughts and
ideas,  or  of  opinions  resulting  from  them:  comp.  "and  brought  forth  (ve­yalad)
falsehood"  (Ps. vii. 14);  also,  "and  they please  themselves  in  the  children  (yalde) of
strangers" (Isa. ii. 6), i.e., "they delight in the opinions of strangers." Jonathan the son
of Uzziel paraphrases this passage, "they walk in the customs of other nations."

A  man  who  has  instructed  another  in  any  subject,  and  has  improved  his
knowledge, may in like manner be regarded as the parent of the person taught, because
he is the author of that knowledge: and thus the pupils of the prophets are called "sons
of  the prophets," as  I shall explain when  treating of  the homonymity of ben  (son).  In
this  figurative  sense,  the  verb  yalad  (to  bear)  is  employed when  it  is  said  of Adam,
"And Adam  lived an hundred and  thirty years, and begat (va­yoled) a son  in his own
likeness,  in his form" (Gen. V. 3). As regards  the words, "the form of Adam, and his
likeness," we have already stated (ch. i.) their meaning. Those sons of Adam who were
born before that time were not human in the true sense of the word, they had not "the
form of man." With reference to Seth who had been instructed, enlightened and brought
to human perfection, it could rightly be said, "he (Adam) begat a son in his likeness, in
his form." It is acknowledged that a man who does not possess this "form" (the nature
of which has just been explained) is not human, but a mere animal in human shape and
form. Yet  such a creature has  the power of causing harm and  injury, a power which
does not belong  to other creatures. For  those gifts of  intelligence and  judgment with
which he has been endowed for the purpose of acquiring perfection, but which he has
failed to apply to their proper aim, are used by him for wicked and mischievous ends;
he begets  evil  things,  as  though he merely  resembled man, or  simulated his outward
appearance.  Such was  the  condition  of  those  sons  of Adam who  preceded  Seth.  In
reference  to  this  subject  the Midrash  says:  "During  the  130  years when Adam was
under rebuke he begat spirits,"  i.e., demons; when, however, he was again restored  to
divine favour "he begat  in his  likeness,  in his form." This  is  the sense of  the passage,
"Adam  lived one hundred and  thirty years, and he begat  in his  likeness,  in his  form"
(Gen. v. 3).

CHAPTER VIII

ORIGINALLY the Hebrew term makom (place) applied both to a particular spot
and  to  space  in  general  subsequently  it  received  a  wider  signification  and  denoted
"position," or "degree," as regards the perfection of man in certain things. We say, e.g.,
this man occupies a certain place in such and such a subject. In this sense this term, as
is  well  known,  is  frequently  used  by  authors,  e.g.,  "He  fills  his  ancestors'  place
(makom) in point of wisdom



– 39 –

­ Page 21 ­

and piety"; "the dispute still remains in its place" (makom), i.e., in statu quo [ante]. In
the verse, "Blessed be the glory of the Lord from His place" (mekomo) (Ezek. iii. 12),
makom has this figurative meaning, and the verse may be paraphrased "Blessed be the
Lord according to the exalted nature of His existence," and wherever makom is applied
to God, it expresses the same idea, namely, the distinguished position of His existence,
to which nothing is equal or comparable, as will be shown below (chap. lvi.).

It should be observed that when we treat in this work of any homonym, we do not
desire you to confine yourself to that which is stated in that particular chapter; but we
open for you a portal and direct your attention to those significations of the word which
are suited to our purpose, though they may not be complete from a philological point of
view. You should examine the prophetical books and other works composed by men of
science, notice the meaning of every word which occurs in them, and take homonyms
in that sense which is in harmony with the context. What I say in a particular passage is
a key  for  the comprehension of all similar passages. For example, we have explained
here  makom  in  the  sentence  "Blessed  be  the  glory  of  the  Lord  from  His  place"
(mekomo); but you must understand that the word makom has the same signification in
the passage  "Behold, a place  (makom)  is with me"  (Exod. xxxiii. 26), viz., a certain
degree of contemplation and intellectual intuition (not of ocular inspection), in addition
to its literal "a place," viz., the mountain which was pointed out to Moses for seclusion
and for the attainment of perfection.

CHAPTER IX

THE original meaning of  the word kisse,  "throne,"  requires no  comment. Since
men of greatness and authority, as, e.g., kings, use the throne as a seat, and "the throne"
thus  indicates  the  rank, dignity,  and position of  the person  for whom  it  is made,  the
Sanctuary has been styled "the throne," inasmuch as it likewise indicates the superiority
of Him who manifests Himself, and causes His light and glory to dwell therein. Comp.
"A glorious throne on high from the beginning is the place of our sanctuary" (Jer. xvii.
12). For  the same reason  the heavens are called "throne," for  to  the mind of him who
observes them with intelligence they suggest the Omnipotence of the Being which has
called them into existence, regulates their motions, and governs the sublunary world by
their beneficial influence: as we read, "Thus saith the Lord, The heavens are my throne
and the earth my footstool" (Isa. lxvi. 1); i.e., they testify to my Existence, my Essence,
and my Omnipotence, as  the  throne  testifies  to  the greatness of him who  is worthy  to
occupy it.

This  is  the  idea  which  true  believers  should  entertain;  not,  however,  that  the
Omnipotent, Supreme God is supported by any material object; for God is incorporeal,
as we shall prove further on; how, then, can He be said to occupy any space, or rest on a
body?  The  fact which  I wish  to  point  out  is  this:  every  place  distinguished  by  the
Almighty, and chosen to receive His light and splendour, as, for instance, the Sanctuary
or the Heavens, is termed "throne"; and, taken in a wider sense, as in the passage "For
my hand is upon the throne of God" (Exod. xvii. 16), "the throne" denotes



– 40 –

­ Page 22 ­

here the Essence and Greatness of God. These, however (the Essence and Greatness of
God) need not be considered as something separate from the God Himself or as part of
the Creation,  so  that God would appear  to have existed both without  the  throne, and
with  the  throne:  such  a belief would be undoubtedly heretical.  It  is distinctly  stated,
"Thou, O Lord, remainest for ever; Thy throne from generation to generation" (Lam. v.
19). By "Thy throne" we must, therefore, understand something inseparable from God.
On that account, both here and in all similar passages. the word "throne" denotes God's
Greatness and Essence, which are inseparable from His Being.

Our opinion will be further elucidated in the course of this Treatise.

CHAPTER X

WE have already remarked that when we treat in this work of homonyms, we have
not  the  intention  to  exhaust  the meanings  of  a word  (for  this  is  not  a  philological
treatise); we shall mention no other significations but those which bear on our subject.
We shall thus proceed in our treatment of the terms 'alah and yarad.

These  two words,  'alah,  "he went up,"  and yarad,  "he went down,"  are Hebrew
terms  used  in  the  sense  of  ascending  and  descending. When  a  body moves  from  a
higher  to a  lower place,  the verb yarad, "to go down,"  is used; when  it moves from a
lower to a higher place,  'alah, "to go up," is applied. These two verbs were afterwards
employed with regard to greatness and power. When a man falls from his high position,
we say "he has come down," and when he rises  in station "he has gone up." Thus  the
Almighty says, "The stranger that is within thee shall get up above thee very high, and
thou shalt come down very low" (Deut. xxviii. 43). Again, "The Lord thy God will set
thee on high  ('elyon) above all nations of  the earth"  (Deut. xxviii. 1): "And  the Lord
magnified  Solomon  exceedingly"  (lema'alah)  (1  Chron.  xxix.  25).  The  Sages  often
employ  these  expressions,  as:  "In  holy matters men must  ascend  (ma'alin)  and  not
descend (moridin)." The  two words are also applied  to  intellectual processes, namely,
when we reflect on something beneath ourselves we are said to go down, and when our
attention is raised to a subject above us we are said to rise.

Now, we occupy a lowly position, both in space and rank in comparison with the
heavenly  sphere,  and  the Almighty  is Most High  not  in  space,  but with  respect  to
absolute  existence, greatness  and power. When  it pleased  the Almighty  to grant  to  a
human  being  a  certain  degree  of  wisdom  or  prophetic  inspiration,  the  divine
communication thus made to the prophet and the entrance of the Divine Presence into a
certain place is termed (yeridah), "descending," while the termination of the prophetic
communication  or  the  departure  of  the  divine  glory  from  a  place  is  called  'aliyah,
"ascending."

The expressions "to go up" and "to go down," when used in reference to God, must
be  interpreted  in  this  sense. Again, when,  in  accordance with  the  divine will,  some
misfortune befalls a nation or a  region of  the earth, and when  the biblical account of
that misfortune is preceded by the statement that the Almighty visited the actions of the
people, and that He punished



– 41 –

­ Page 23 ­

them accordingly, then the prophetic author employs the term "to descend": for man is
so  low  and  insignificant  that  his  actions would  not  be  visited  and would  not  bring
punishment on him, were it not for the divine will: as is clearly stated in the Bible, with
regard to this idea, "What is man that thou shouldst remember him, and the son of man
that thou shouldst visit him" (Ps. viii. 5).

The design of  the Deity  to punish man  is,  therefore,  introduced by  the verb  "to
descend": comp. Go to, let us go down and there confound their language" (Gen. xi. 7)
"And  the Lord came down  to see"  (Gen. xi. 5); "I will go down now and see"  (Gen.
xviii.  21). All  these  instances  convey  the  idea  that man  here  below  is  going  to  be
punished.

More numerous, however, are  the  instances of  the first case, viz.,  in which  these
verbs are used in connection with the revelation of the word and of the glory of God,
e.g., "And  I will come down and  talk with  thee  there"  (Num. xi. 17); "And  the Lord
came down upon Mount Sinai (Exod. xix. 20); "The Lord will come down in the sight
of all the people (Exod. xix. 11); "And God went up from him" (Gen. xxxv. 13); "And
God went up from Abraham" (Gen. xvii. 22). When, on  the other hand,  it says, "And
Moses went up unto God" (Exod. xix. 3), it must be taken in the third signification of
these verbs, in addition to its literal meaning that Moses also ascended to the top of the
mount,  upon  which  a  certain material  light  (the manifestation  of  God's  glory)  was
visible; but we must not imagine that the Supreme Being occupies a place to which we
can ascend, or from which we can descend. He is far from what the ignorant imagine.

CHAPTER XI

THE primary meaning of the Hebrew yashab is "he was seated," as "Now Eli the
priest  sat  (yashab)  upon  a  seat"  (1  Sam.  i.  9);  but,  since  a  person  can  best  remain
motionless  and  at  rest  when  sitting,  the  term  was  applied  to  everything  that  is
permanent  and  unchanging;  thus,  in  the  promise  that  Jerusalem  should  remain
constantly and permanently in an exalted condition, it is stated," She will rise and sit in
her place" (Zech. xiv. 10); further," He maketh the woman who was childless to sit as a
joyful mother  of  children"  (Ps.  cxiii.  9);  i.e., He makes  her  happy  condition  to  be
permanent and enduring.

When applied  to God,  the verb  is  to be  taken  in  that  latter sense: "Thou O Lord,
remainest  (tesheb)  for  ever"  (Lam.  v.  19);  "O  thou who  sittest  (ha­yoshebi)  in  the
heavens"  (Ps.  cxxiii.  1);  "He  who  sitteth  in  the  heavens"  (ii.  4),  i.e.,  He  who  is
everlasting, constant, and in no way subject to change; immutable in His Essence, and
as He  consists  of  nought  but His  Essence, He  is mutable  in  no way whatever;  not
mutable  in  His  relation  to  other  things:  for  there  is  no  relation  whatever  existing
between Him and any other being, as will be explained below, and therefore no change
as  regard;  such  relations  can  take  place  in Him.  Hence  He  is  immutable  in  every
respect, as He expressly declares, "I, the Lord, do not change" (Mal. iii. 6); i.e., in Me
there  is  not  any  change whatever. This  idea  is  expressed  by  the  term  yashab when
referring to God.



– 42 –

­ Page 24 ­

The verb, when employed of God, is frequently complemented by "the Heavens,"
inasmuch  as  the heavens  are without  change or mutation,  that  is  to  say,  they do not
individually change, as the individual beings on earth, by transition from existence into
non­existence.

The verb is also employed in descriptions of God's relation (the term "relation" is
here used as a homonym) to existing species of evanescent things: for those species are
as  constant, well  organized,  and  unvarying  as  the  individuals  of  the  heavenly  hosts.
Thus we  find,  "Who  sitteth  over  the  circle  of  the  earth"  (Isa.  xl.  22), Who  remains
constantly and unremittingly over the sphere of the earth; that is to say, over the things
that come into existence within that sphere.

Again, "The Lord sitteth upon the flood" (Ps. xxix. 10), i.e., despite the change and
variation of earthly objects, no change takes place with respect to God's relation (to the
earth): His relation to each of the things which come into existence and perish again is
stable and constant, for it concerns only the existing species and not the individuals. It
should therefore be borne in mind, that whenever the term" sitting" is applied to God, it
is used in this sense.

CHAPTER XII

THE  term  kam  (he  rose)  is  a  homonym.  In  one  of  its  significations  it  is  the
opposite of "to sit," as "He did not rise (kam) nor move for him" (Esth. v. 9). It further
denotes the confirmation and verification of a thing, e.g.: "The Lord will verify (yakem)
His promise"  (1 Sam.  i. 23); "The  field of Ephron was made  sure  (va­yakom) as  the
property of Abraham"  (Gen. xxiii. 17). "The house  that  is  in  the walled city shall be
established  (ve­kam)"  (Lev.  xxv.  30);  "And  the  kingdom  of  Israel  shall  be  firmly
established (ve­kamah) in thy hand" (1 Sam. xxiv. 20). It is always in this sense that the
verb is employed with reference to the Almighty; as "Now shall I rise (akum), saith the
Lord" (Ps. xii. 7), which  is  the same as saying, "Now shall I verify my word and my
dispensation for good or evil." "Thou shalt arise (takum) and have mercy upon Zion"
(Ps. cii. 13), which means: Thou wilt establish what thou hast promised, viz., that thou
wouldst pity Zion.

Generally a person who resolves to set about a matter, accompanies his resolve by
rising,  hence  the  verb  is  employed  to  express  "to  resolve"  to  do  a  certain  thing;  as,
"That my  son  hath  stirred  up my  servant  against me"  (1 Sam.  xxii.  8). The word  is
figuratively used to signify the execution of a divine decree against a people sentenced
to extermination, as "And I will rise against the house of Jeroboam" (Amos vii. 9); "but
he win arise against the house of the evildoers" (Isa. xxxi. 2). Possibly in Psalm xii. 7
the verb has this latter sense, as also in Psalm cii. 13, namely: Thou wilt rise up against
her enemies.

There are many passages to be interpreted in this manner, but in no way should it
be understood that He rises or sits­­far be such a notion! Our Sages expressed this idea
in the formula," In the world above there is neither sitting nor standing ('amidah)"; for
the two verbs  'amad and kam are synonyms [and what is said about the former is also
applicable to the latter].



– 43 –

­ Page 25 ­

CHAPTER XIII
THE term 'amad (he stood) is a homonym signifying in the first instance "to stand

upright," as "When he stood (be­'omdo) before Pharaoh" (Gen. xli. 46); "Though Moses
and Samuel stood (ya'amod)" (Jer. xv. 1); "He stood by them" (Gen. xviii. 8). It further
denotes "cessation and interruption," as "but they stood still ('amedu) and answered no
more"  (Job xxxii. 16); "and she ceased  (va­ta'amod)  to bear"  (Gen. xxix. 35). Next  it
signifies  "to  be  enduring  and  lasting,"  as,  "that  they may  continue  (yo'amedu) many
days"  (Jer. xxxii. 14);  "Then  shalt  thou be able  to endure  ('amod)"  (Exod. xviii. 23);
"His taste remained ('amad) in him" (Jer. xlviii. 11), i.e., it has continued and remained
in existence without any change: "His righteousness standeth for ever" (Ps. cxi. 3), i.e.,
it  is permanent  and  everlasting. The verb  applied  to God must be understood  in  this
latter  sense, as  in Zechariah xiv. 4, "And his  feet  shall  stand  (ve­'amedu)  in  that day
upon the Mount of Olives" (Zech. xiv. 4), "His causes, i.e., the events of which He is
the cause, will remain efficient," etc. This will be further elucidated when we speak of
the meaning of  regel  (foot).  (Vide  infra, chap. xxviii.)  In  the  same  sense  is  this verb
employed  in  Deuteronomy  v.  28,  "But  as  for  thee,  stand  thou  here  by  me,"  and
Deuteronomy v. 5, "I stood between the Lord and you."

CHAPTER XIV

THE homonymous term adam is in the first place the name of the first man, being,
as Scripture indicates, derived from adamah, "earth." Next, it means "mankind," as "My
spirit shall not strive with man (adam)" (Gen. vi. 3). Again "Who knoweth the spirit of
the  children  of  man  (adam)"  (Eccles.  iii.  21);  "so  that  a  man  (adam)  has  no  pre­
eminence  above  a  beast"  (Eccles.  iii.  19). Adam.  signifies  also  "the multitude,"  "the
lower  classes"  as  opposed  to  those  distinguished  from  the  rest,  as  "Both  low  (bene
adam) and high (bene ish)" (Ps. xlix. 3).

It is in this third signification that it occurs in the verses, "The sons of the higher
order  (Elohim)  saw  the  daughters  of  the  lower  order  (adam)"  (Gen.  vi.  2);  and
"Forsooth! as the humble man (adam) you shall die" (Ps. lxxxii. 7).

CHAPTER XV
ALTHOUGH the two roots nazab and yazab are distinct, yet their meaning is, as

you know, identical in all their various forms.

The verb has several meanings: in some instances it signifies "to stand or "to place
oneself," as "And his sister stood (va­tetazzab) afar off" (Exod. ii. 4); "The kings of the
earth  set  themselves"  (yiyazzebu)  (Ps.  ii.  2);  "They  came  out  and  stood"  (nizzabim)
(Num.  xvi.  27).  In  other  instances  it  denotes  continuance  and  permanence,  as,  "Thy
word is established (nizzab) in Heaven" (Ps. cxix. 89), i.e., it remains for ever.

Whenever this term is applied to God it must be understood in the latter sense, as,
"And,  behold,  the  Lord  stood  (nizzab)  upon  it"  (Gen.  xxviii.  13),  i.e.,  appeared  as
eternal and everlasting "upon it," namely, upon the ladder,



– 44 –

­ Page 26 ­

the upper end of which reached to heaven, while the lower end touched the earth. This
ladder  all may  climb  up  who  wish  to  do  so,  and  they must  ultimately  attain  to  a
knowledge of Him who is above the summit of the ladder, because He remains upon it
permanently. It must be well understood that the term "upon it" is employed by me in
harmony  with  this  metaphor.  "Angels  of  God"  who  were  going  up  represent  the
prophets. That  the  term  "angel" was  applied  to  prophets may  clearly  be  seen  in  the
following passages: "He sent an angel" (Num. xx. 16); "And an angel of the Lord came
up  from  Gilgal  to  Bochim"  (Judges  ii.  1).  How  suggestive,  too,  is  the  expression
"ascending  and  descending  on  it"!  The  ascent  is  mentioned  before  the  descent,
inasmuch as the "ascending" and arriving at a certain height of the ladder precedes the
"descending,"  i.e.,  the  application  of  the  knowledge  acquired  in  the  ascent  for  the
training and instruction of mankind. This application is termed "descent," in accordance
with our explanation of the term yarad (chapter x.).

To return to our subject. The phrase "stood upon it" indicates the permanence and
constancy of God,  and does not  imply  the  idea of physical position. This  is  also  the
sense of the phrase "Thou shalt stand upon the rock" (Exod. xxxiii. 21). It is therefore
clear that nizzab and 'amad are identical in this figurative signification. Comp. "Behold,
I will stand ('omed) before thee there upon the rock in Horeb" (Exod. xvii. 6).

CHAPTER XVI

THE word zur  (rock)  is a homonym. First,  it denotes "rock," as "And  thou shalt
smite the rock" (zur) (Exod. xvii. 6). Then, "hard stone," like the flint, e.g., "Knives of
stone"  (zurim)  (Josh. V. 2).  It  is next employed  to signify  the quarry  from which  the
stones  are hewn;  comp.  "Look unto  the  rock  (zur) whence ye  are hewn"  (Isa.  li. 1).
From  this  latter  meaning  of  the  term  another  figurative  notion  was  subsequently
derived, viz., "the root and origin" of all things. It is on this account that after the words
"Look  to  the rock whence ye are hewn,"  the Prophet continues, "Look unto Abraham
your father," from which we evidently may infer that the words "Abraham your father"
serve  to  explain  "the  rock whence ye  are hewn";  and  that  the Prophet meant  to  say,
"Walk in his ways, put faith in his instruction, and conduct yourselves according to the
rule of his life! for the properties contained in the quarry should be found again in those
things which are formed and hewn out of it."

It is in the latter sense that the Almighty is called "rock," He being the origin and
the causa efficiens of all  things besides Himself. Thus we  read, "He  is  the Rock, His
work is perfect" (Deut. xxxii. 4); "Of the Rock that begat thee thou art unmindful"
(Deut. xxxii. 18);  "Their Rock had  sold  them"  (xxxi. 30);  "There  is no  rock  like our
God" (1 Sam. ii. 2); "The Rock of Eternity" (Isa. xxvi. 4). Again, "And thou shalt stand
upon the Rock" (Exod. xxxiii. 21), i.e., Be firm and steadfast in the conviction that God
is the source of all things, for this will lead you towards the knowledge of the Divine
Being. We have shown (chap. viii.) that the words "Behold, a place is with me" (Exod.
xxxiii. 21) contain the same idea.



– 45 –

­ Page 27 ­

CHAPTER XVII
Do  not  imagine  that  only  Metaphysics  should  be  taught  with  reserve  to  the

common people and to the uninitiated: for the same is also the case with the greater part
of Natural Science. In this sense we have repeatedly made use of the expression of the
Sages, "Do not expound the chapter on the Creation in the presence of two" vide Introd.
page  [2].  This  principle  was  not  peculiar  to  our  Sages:  ancient  philosophers  and
scholars of other nations were likewise wont to treat of the principia rerum obscurely,
and  to  use  figurative  language  in  discussing  such  subjects.  Thus  Plato  and  his
predecessors called Substance the female, and Form the male. (You are aware that the
principia of all existing transient  things are three, viz., Substance, Form, and Absence
of a particular  form;  the  last­named principle  is always  inherent  in  the substance,  for
otherwise the substance would be incapable of receiving a new form: and it is from this
point of view  that absence  [of a particular  form]  is  included among  the principia. As
soon,  then,  as  a  substance  has  received  a  certain  form,  the  privation  of  that  form,
namely,  of  that  which  has  just  been  received,  has  ceased,  and  is  replaced  by  the
privation of another form, and so on with all possible forms, as is explained in treatises
on natural philosophy.)­­Now,  if  those philosophers who have nothing  to  fear  from a
lucid  explanation of  these metaphysical  subjects  still were  in  the habit of discussing
them  in  figures  and metaphors,  how much more  should we,  having  the  interest  of
religion at heart, refrain from elucidating  to  the mass any subject  that  is beyond  their
comprehension, or that might be taken in a sense directly opposite to the one intended.
This also deserves attention.

CHAPTER XVIII

THE  three  words  karab,  "to  come  near,"  naga',  "to  touch,"  and  nagash,  "to
approach," sometimes signify "contact" or "nearness in space," sometimes the approach
of man's knowledge to an object, as if it resembled the physical approach of one body
to another. As to the use of karab in the first meaning, viz., to draw near a certain spot,
comp. "As he drew near (karab) the camp" (Exod. xxxii. 19); "And Pharaoh drew near
(hikrib)  (Exod. xiv. 10). Naga',  in  the  first  sense, viz.,  expressing  the  contact of  two
bodies, occurs in "And she cast it (va­tagga') at his feet" (Exod. iv. 25); "He caused it to
touch (va­yagga') my mouth" (Isa. vi. 7). And nagash in the first sense, viz., to approach
or move towards another person, is found, e.g., in "And Judah drew near (va­yiggash)
unto him" (Gen. xliv. 1).

The second meaning of these  three words is "approach by means of knowledge,"
or  "contact by  comprehension," not  in  reference  to  space. As  to naga'  in  this  second
sense, comp. "for her judgment reacheth (naga') unto heaven" (Jer. li. 9). An instance of
karab being used in this meaning is contained in the following passage, "And the cause
that is too hard for you, bring (takribun) it unto me" (Deut. i. 17); this is equivalent to
saying,  "Ye  shall make  it  known  unto me."  The  verb  karab  (in  the Hiphil)  is  thus
employed  in  the  sense of giving  information  concerning  a  thing. The verb nagash  is
used figuratively in the phrase, "And Abraham drew near (va­yiggash), and said" (Gen.
xviii. 23); this took place in a prophetic vision and



– 46 –

­ Page 28 ­

in  a  trance,  as will  be  explained  (Part  I.  chap.  xxi.,  and  Part  II.  chap.  xli.;  also  in
"Forasmuch  as  this people draw near  (niggash) me with  their mouths  and with  their
lips" (Isa. xxix. 13). Wherever a word denoting approach or contact is employed in the
prophetic writings to describe a certain relation between the Almighty and any created
being,  it has  to be understood  in  this  latter sense  [viz.,  to approach mentally]. For, as
will  be  proved  in  this  treatise  (II.  chap.  iv.),  the  Supreme  is  incorporeal,  and
consequently He does not approach or draw near a  thing, nor can aught approach or
touch Him;  for when a being  is without corporeality,  it cannot occupy space, and all
idea  of  approach,  contact,  distance,  conjunction,  separation,  touch,  or  proximity  is
inapplicable to such a being.

There  can be no doubt  respecting  the verses  "The Lord  is nigh  (karob) unto  all
them  that call upon him" (Ps. cxlv. 18); "They  take delight  in approaching (kirbat)  to
God" (Isa. lviii. 2); "The nearness (kirbat) of God is pleasant to me" (Ps. lxxii. 28); all
such phrases intimate a spiritual approach, i.e., the attainment of some knowledge, not,
however,  approach  in  space. Thus  also  "who hath God  so nigh  (kerobim) unto him"
(Deut. iv. 7); "Draw thou near (kerab) and hear" (Deut. v. 27); "And Moses alone shall
draw near (ve­niggash) the Lord; but they shall not come nigh (yiggashu)" (Exod. xxiv.
2).

If, however, you wish to take the words "And Moses shall draw near" to mean that
he shall draw near a certain place in the mountain, whereon the Divine Light shone, or,
in  the  words  of  the  Bible,  "where  the  glory  of  the  Lord  abode,"  you  may  do  so,
provided you do not lose sight of the truth that there is no difference whether a person
stand at  the centre of  the earth or at the highest point of the ninth sphere, if  this were
possible: he is no further away from God in the one case, or nearer to Him in the other;
those only  approach Him who obtain  a knowledge of Him; while  those who  remain
ignorant of Him  recede  from Him.  In  this  approach  towards, or  recession  from God
there are numerous grades one above the other, and I shall further elucidate, in one of
the  subsequent  chapters  of  the  Treatise  (I.  chap.  lx.,  and  II.  chap.  xxxvi.)  what
constitutes the difference in our perception of God.

In  the passage, "Touch (ga')  the mountains, and  they shall smoke" (Ps. cxliv. 5),
the verb "touch" is used in a figurative sense, viz., "Let thy word touch them." So also
the words, "Touch thou him himself" (Job ii. 5), have the same meaning as "Bring thy
infliction upon him."  In a similar manner must  this verb,  in whatever  form  it may be
employed be  interpreted  in each place, according  to  the context;  for  in  some cases  it
denotes contact of two material objects, in others knowledge and comprehension of a
thing,  as  if  he  who  now  comprehends  anything  which  he  had  not  comprehended
previously had  thereby  approached  a  subject which had been distant  from him. This
point is of considerable importance.

CHAPTER XIX

THE  term male  is a homonym which denotes  that one substance enters another,
and fills it, as "And she filled (va­temalle) her pitcher" (Gen. xxiv. 16); "An omer­full
(melo)  for  each"  (Exod.  xvi.  32),  and  many  other  instances.  Next,  it  signifies  the
expiration or completion of a fixed period



– 47 –

­ Page 29 ­

of time, as "And when her days to be delivered were fulfilled (va­yimleu)" (Gen. xxv.
24);  "And  forty  days  were  completed  (va­yimleu)  for  him"  (Gen.  1.  3).  It  further
denotes attainment of the highest degree of excellency, as "Full (male) with the blessing
of  the Lord"  (Deut.  xxxiii.  23);  "Them  hath  he  filled  (mille) with wisdom  of  heart"
(Exod.  xxxv.  35) He was  filled  (va­yimmale) with wisdom,  and  understanding,  and
cunning" (1 Kings vii. 14). In this sense it is said "The whole earth is full (melo) of his
glory"  (Isa.  vi.  4),  "All  the  earth  gives  evidence  of  his  perfection,"  i.e.  leads  to  a
knowledge of it. Thus also" The glory of the Lord filled (male) the tabernacle" (Exod.
xl. 34); and,  in  fact, every application of  the word  to God must be  interpreted  in  this
manner; and not that He has a body occupying space. If, on the other hand, you prefer
to  think  that  in  this passage by "the glory of  the Lord," a certain  light created for  the
purpose is to be understood, that such light is always termed "glory," and that such light
"filled the tabernacle," we have no objection.

CHAPTER XX

THE word ram (high) is a homonym, denoting elevation in space, and elevation in
dignity, i.e., greatness, honour, and power. It has the first meaning in "And the ark was
lifted up (va­tarom) above  the earth" (Gen. vii. 17); and  the  latter meaning  in "I have
exalted (harimoti) one chosen out of the people" (Ps. lxxxix. 20); "Forasmuch as I have
exalted  (harimoti)  thee  from  amongst  the  dust"  (1  Kings  xvi.  2);  "Forasmuch  as  I
exalted (harimoti) thee from among the people" (1 Kings xiv. 7).

Whenever  this  term  is  employed  in  reference  to God,  it must  be  taken  in  the
second sense: "Be  thou exalted  (rumah), O God, above  the heavens"  (Ps.  lvii. 12).  In
the  same manner  does  the  root  nasa  (to  lift  up)  denote  both  elevation  in  space  and
elevation in rank and dignity. In the former sense it occurs in "And they lifted up (va­
yisseu) their corn upon their asses" (Gen. xlii. 26) and there are many instances like this
in which this verb has the meaning "to carry," "to move" from place to place: for this
implies  elevation  in  space.  In  the  second  sense we  have  "And  his  kingdom  shall  be
exalted"  (ve­tinnase)  (Num.  xxiv.  7);  "And  he  bare  them,  and  carried  them"  (va­
yenasseem) (Isa. lxiii. 9); "Wherefore do ye exalt yourselves" (titnasseu) (Num. xvi. 3).

Every  form of  this verb when applied  to God has  this  latter sense­­e.g., "Lift up
thyself (hinnase), thou judge of the earth" (Ps. xciv. 2); "Thus saith the High (ram) and
Exalted (nissa) One" (Isa. lvii. 15)­­denoting elevation in rank, quality, and power, and
not elevation in space.

You may be surprised that I employ the expression, "elevation in rank, quality, and
power," and you may say, "How can you assert that several distinct expressions denote
the same thing?" It will be explained later on (chap. 1. seqq.) that those who possess a
true knowledge of God do not consider that He possesses many attributes, but believe
that  these various attributes which describe His Might, Greatness, Power, Perfection,
Goodness, etc., are identical, denoting His Essence, and not anything extraneous to His
Essence.  I  shall  devote  special  chapters  to  the  Names  and  Attributes  of  God;  our
intention here  is solely  to show  that "high and exalted"  in  the passage quoted denote
elevation in rank, not in space.



– 48 –


